

# سلسلَتُ زادِ المُنَاسَبات



مناسبات شهر ربيع الآخِر

مركز الإرشاد الأسرى/ النجف الأشرف





زادُ المُبلِّغات الجزء الرابع (مناسبات شهر ربيع الآخِر)



كتاب: زاد المُبلِّغات - الجزء الرابع - تأليف وإعداد: الباحثة مياسة شبع تصميــــم: كرار الشمخي النــــاشر:

عدد الصفحات: ۲۵۲

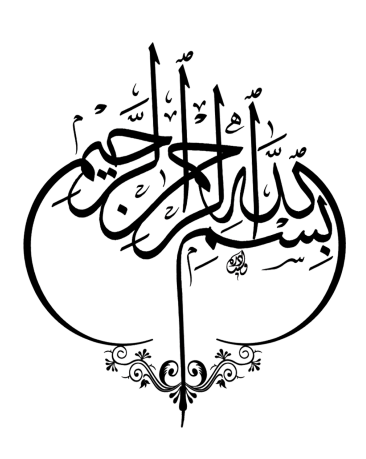
مركز الإرشاد الأسري/النجف الأشرف

. ٧٨١٥٨٤ . . ٦ . \_ . ٧٨١٥ . ٥٤٥٦٤

EMAIL: fgc.najaf@gmail.com fgc.najaf@outlook.com



الجُزْءُ الرِّابع



# فهرس المحتويات

| 7   | المقدمة                                                                             |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩   | يوم اربيع الثاني: شهادة الإمام الباقر عليها السيع الثاني: شهادة الإمام الباقر عليها |
| 15  | موضوع المحاضرة(١): الغناء سعادةً أم شقاء؟!                                          |
| 19  | يوم ٨ ربيع الثاني: ولادة الإمام الحسن العسكري ﷺ                                     |
| ۳۱  | موضوع المحاضرة(١): الردُّ الوجيزعلى مُنكري التقليد                                  |
| ٥٢  | يوم ٨ ربيع الثاني: شهادة السيدة الزهراء 🅮                                           |
| ۵۵  | موضوع المحاضرة(٣): فاطمة وليلة القدر                                                |
| ٧٤  | عن الأيام الفاطمية                                                                  |
| VV  | موضوع المحاضرة(٤): هل نتمكن من رؤية الله؟                                           |
| ٩٨  | عن الأيام الفاطمية                                                                  |
| 1.1 | موضوع المحاضرة(٥): فاطمة أم أبيها                                                   |
| 117 | عن الأيام الفاطمية                                                                  |
| 15. | موضوع المحاضرة(٦): فاكهة المجالس المحرّمة                                           |
| 150 | عن الأيام الفاطمية                                                                  |
| 15. | موضوع المحاضرة(V): أساليب التربية بالعقاب                                           |
| 171 | يوم ١٠ ربيع الثاني: وفاة السيدة المعصومة الله الله الله الله الله الله الله الل     |
| 771 | موضوع المحاضرة(٨): الصاحب ساحب                                                      |
| ۱۸۳ | يوم ١٣ ربيع الثاني: شهادة السيدة الزهراء 🅮                                          |
| 111 | موضوع المحاضرة(٩): احذروا هوس التجميل                                               |
| ۲۰٦ | يوم ١٤ ربيع الثاني: ثورة المختار الثقفي في الكوفة                                   |
| ۲٠۸ | موضوع المحاضرة(١٠): الخيانة الزوجية في المنظور الإسلامي                             |
| 770 | الهوامش                                                                             |

## المُقَدِّمَةُ

الحمـــد لله رب العالميـــن، والـــصلاة والـــسلام علـــى نبـــي الرحمـــة محمـــد وعلـــى آلـــه الطيبيــن الطاهريـــن..

تُعَدُّ مهمِّة العمل التبليغي من أشرف الأعمال التي تقع على عاتق أهل العلم والإيمان كونها تتّحد في جوهرها وماهيتها مع مهام الأنبياء والرسل والأولياء.

وانطلاقاً من قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُبلِّغُونَ رِسَالاتِ اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلا يَخْشَوْنَهُ وَلا المحمل المبلَّغ ات لأداء واجبهن في نشر العلم والحت على العمل الصالح أداءً لهذه المهمّة الرساليّة العالية، وبالأخص ونحن نعيش في زمن تزداد الحاجة فيه إلى التبليغ؛ لأي الإعلام المضاد للدين والذي تتحكّم فيه القدرات العالمية، وتُوظَّفُ فيه أحدث الأساليب والطرق قد بلغ أقصى مداه، وتوظّف فيه أحدث الأساليب والطرق قد بلغ أقصى مداه، خاصّة وأنّ الكيان الثقافي الإسلامي معرض لمخاطر معقّدة وجدّية، وفي المواجهة الراهنة سيحدّد إمّا البقاء بعزّ ورفعة الإسلام والمسلمين أو العيش على هامش الثقافات العالمية المنسوخة، وفي هذا السجال ستقرّر رفعة الإسلام والمسلمين، المنسوخة، وفي هذا السجال ستقرّر رفعة الإسلام والمسلمين، او ديمومة الذلّ والانحطاط (١٠).

وفي إطار مواكبة المبلّغات في عملهن التبليغي الذي يمثل غايسة الشرف، وبهدف تأمين مادة ثقافية تُمكّن المبلّغة من الاستفادة منها لإحياء المناسبات الدينية، وحرصاً على إرشاد الفرد والأسرد والأسرة والمجتمع من النواحي التربوية والاجتماعية والإيمانية؛ عمد مركز الإرشاد الأسري في النجف الأشرف، التابع للعتبة الحسينية المقدسة، إلى تأليف كتاب (زاد المُبلّغات)



والنه يقع ضمن سلسلة (زاد المناسبات) في عشرة أجزاء، وكل جرع سنطرح فيه أبرز المناسبات الدينية لكل شهروفق التاريــخ الهجــري، والتــى ســيتم بيانهــا بمحاضــرة أو الإشــارة إليهــا بشکل موجزبعد ربطها بمحاضرة معینة، وعدد مناسبات كل جـزء يتـراوح مـا بيـن(١٠–١٣) مناسـبة دينيـة. علـماً أن الأخـوات غيرمقيّدات بطرح المحاضرة لنفس المناسبة المطروحة في الكتاب، بــل لهـــنّ الحريـــة فـــي ربطهــا بــأي مناســـبة دينيـــة أخرى. ولقد حرصنا على أن تكون مواضيع المحاضرات منتخبة من الواقع الذي تعيشه الأمة (ومقسّمة ومنوّعة حتّى لا تُسبب الملك للمتلقّى، وتكون مناسبة لكافّة شرائح الحاضرات والمتلقّيات، ففي أغلب المجالس تحضر الفتاة الشابّة والمرأة المسينّة، وهناك مُن تحمل شهادة ولديها مستوى ثقافي متوسّط أو عال، وهناك مَن لا تحمل شهادة، ولربما تكون أميَّة، فيتوجَّب مِّراعاة الفوارق الفردية بين صفوف الحاضرات، وهدذا ما يُشدير إليه النبي الكريم صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَّمَ فَي قوله: إنَّا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلَم الناس على قدر عقولهم)(")، فمن ذكاء المبلّغة أو الداعية أن تعرف ما تحتاج إليه المتلقّية مـن أمـور دينيـة وتربويـة وغيرهـا، فلا تنتظـرأن تأتـى النسـاء إليها، بــل هـــي التــي تقتحــم المياديــن)(٤) ، فالمبلَّـغ كمــا قــال أميــر المؤمني نَ عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ واصفاً النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الِهِ وَسَلَّمَ: (طبيب دواربطبه، قد أحكم مراهمه، وأحمى مواسعه.. يضع ذلك حيث الحاجة إليه من قلوب عمى، وآذان صم، وألسنة بكم.. متتبع بدوائه مواضع الغفلة، ومواطن الحيرة)(٥).

أي ان المبلّغ في كالطبيب الذي يُعطي مريضه جرعة دوائية مناسبة لنوع المرض، فعلى سبيل المثال لوكانت اغلب امراض النساء هي التبرج والسفور، أو التأثر بالفساد الإعلامي فوجب التركيز على تلك المواضيع أكثر من غيرها. وأيضاً الطبيب الماهر هو الذي يُعطي مريضه جرعة دوائية كافية



تفيي بالغرض دون زيادة أو نقصان، فإذا زادت المحاضرة ربما تسبّب نفوراً ومللاً، وإذا نقصت فسوف تسبّب سوء فهم، أو عدم اكتمال الصورة المطلوبة في ذهن السامعة، ولقد ارتأينا ان نطرح الحد الأعلى، فكانت مُدَّة طرح المحاضرة في هذا الكتاب ما بين (٣٥-٤٥) دقيقة، وللمبلّغة الحرية في ايجازها وانتخاب ما تراه مناسباً.

وختامًا أسال الله تعالى أن يتقبّ لهذا العمل بأحسن قبول وأن ينال رضا قلب صاحب العصر والزمان عج









شهادهٔ الإمام الباقر عليه السلام (على رواية)



#### المناسبة

#### شهادة الإمام الباقر عَلَيْهِ ٱلسَّكَمُ (على رواية)

# القصيدة: للسيد صالح القزويني النجفى

هُ جسامٌ لا تنته ي بع داد أبدا في القلوب قدحُ زِناد بعدما كان مُلقى الانقياد وبها انهدُّ شامخَ الأطواد للهدى تهتدي وأندت الهادي وله كنت علة الإيجاد بِحَسَا السَّمِّ غيلَةُ والحداد وتُدنـــى منـــه ذراري الــــمُذاد آلُ مـروان كلّ صعبِ القياد حزنا فوق الطباقِ الشداد شـــجواً لـــه ثيـــابَ الحـــداد كيف جارت عليك منــه العوادي<sup>(١)</sup>

يــــا إمامــــا آياتُــــه كرزايــــا وفقيدا أجرى العيون وأورى عجبا للردى عليك تعدَّى عجبا للبالإ بعدك قرّت عجبا للورى وقد غِبْتَ عنها عجبا للوجود بعدك باق هــــل دری هاشـــــمٌ بأبنــــاه أودت أم درى أحمد تُكتذادُ ذراريك أم درى حيدرٌ من الآلِ قسادت بأبي مَن عليه أعولتِ الأملاك بأبي من تــردَّتِ الشِــرعةَ البيضاءُ مِن عــوادي الزمـانِ كنــتُ مجيرا



#### (نصاري)

ركن الدين عالباقر تهدم لمن سحه هشام او مات بالسم تحمل من زغر سنه النوايب او شاف ابكربله ابعينه المصايب للشامات راح اويه الغرايب او من ذل اليسر كبده تولم ظل من عرب هظم الغاضريه مكظم علصبر من جور اميه لمن جرعوه كاسات المنيه اوكبده ذاب وات كُطّع امن السم (۷)



# المحاضرة الأولى الغناء سعادةً أم شقاء؟!

# بسم الله الرحن الرحيم في يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ فَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْحُدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُوَ الْمُؤوا أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّمِينٌ ﴾ (^)

لوجدنا من بينها الغناء والرقص، والمجتمعات البائدة لرأينا أنَّ أحَدَ السياب انهيارها الغناء وتوابعه، ولو فتَشُاعان أصول الفساد في المجتمعات المنحلَّة خُلُسقياً في هذا الزمن لوجدنا من بينها الغناء، والرقص، والموسيقى، والمجسون، وشرب الخمور...

ومَــنُ أُريــدَ التجسُّــسُ عليــه، أو إفسـادُه، أو إضلالُــه، أو تحويلُــه عــن أهدافــه الأساســية فأحــد المداخِــلِ إِلَــى ذلــك الغنــاء والموســيقى.

وإذا تعلَّ والشباب بهما، وما يستلزمانه فلا مجال بعد للككلام عن التضحية، والوطن والاستقلال، والشجاعة وشؤون الأمَّة، والدفاع والعمل وهذا يرجع إلى أجوائهما التي تنمو بين الخمور، والنساء، والرقص، والابتذال، والحركات الرخيصة، والكلمات الساقطة، والأجواء الموبوءة، والتهاون بأعراض الناس ومقدّ ساتهم، ومعاشرة أهل السوء والمنكر.

ولو ألقينا نظرة إلى مجتمعاتنا الحاضرة التي انتشرفيها الفساد سنجد أن أغلبها يسمع الأغاني، وصارلديهم -وبالأخص الشباب- هوس بسماعها... حيث نجد الواحد منهم عندمّا يستيقظ من النوم يستمع للأغاني، وأثناء أكله يستمع للأغاني، وأثناء أكله يستمع للأغاني، بل حتى أثناء مشيه، وجلوسه، واستحمامه، ودراسته، وأدائه للرياضة، وفي أوقات فراغه، وفي السهرات والأعراس



والحفلات العامه... وبعضهم لا يستطيع أن ينام حتى يستمع للأغاني... فالاستخدام المفرط لها أوصلهم لدرجة الإدمان عليها، يقول الدكتور «لوثر»: (إنّ مفعول الغناء والموسيقى في عليها، يقول الدكتور «لوثر»: (إنّ مفعول الغناء والموسيقى في تخدير الأعصاب أقوى من مفعول المخدرات). فمن المتعارف أنّ الموادّ المخدّرة ترد البدن عن طريق الفحّ كشرب الخمر، وأحياناً عن طريق الشحة كالهيروين، وأحياناً عن طريق النزق كالمورفين، وأحياناً عن طرياء.

ولهذا فإنّ الغناء والموسيقى المطرية قد تجعل الأفراد كالسكارى، أو يصلون لدرجة النشوة وهي السكر الخفيف، فتضعف إرادتهم، ولذا فإنّ كثيراً من مفاسد المخدّرات موجودة في الغناء، سواءً كان تخديره خفيفاً أم قويّاً. (١٠)

### مباحث الآية الكريمة

# المبحث الأول: ما معنى ﴿ لَهُوَ الْحَدِيثُ ﴾؟

ذكر السيد الطباطبائي طاب ثراه في كتابة الميزان معقباً على هذه الآية الكريمة ما نصه: (اللهوما يشغلك عما يهمك، (ولهو الحديث): الحديث الذي يلهي عن الحق بنفسه كالحكايات الخرافية، والقصص الداعية إلى الفساد والفجور، أو بما يقارنه كالتغني بالشعر أو بالملاهي والمزامير، والمعازف فكل ذلك يشمله لهو الحديث.

والتعبير بـ لهـ و الحديث بدلًا من (حديث اللهـ و) ربما كان إشارة إلـ أن الهـ دف الأساسـ ي لهـ ولاء هـ و اللهـ و والعبث، والـ كلام والحديث وسيلة للوصول إليه. (۱۱)

وذهب أكثر المفسرين على أن المراد ب ﴿ لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾ الغناء، ولذا تُعَدُّ هذه الأَية من الأُدلة الشرعية التي تثبت حرمة الغناء فقد روي عن الوشّاء قال : « سمعت أبا الحسن عَلَيْهِ السَّلَمُ يقول: سُئل أبو عبد الله عَلَيْهِ السَّلَمُ عن الغناء؟ فقال : هو قول الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ . . ﴾ الآية ». (١١)



وروي عسن محمد بسن مسلم عسن الإمسام الباقسر عَلَيْهِ السَّلَامُ: سسمعته يقول: الغناء ممّا وعد الله عليه النار»، وتلا هذه الآيدة ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَهُ وَ الحُدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوًا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾». (١٣)

## المبحث الثاني: الآثار المترتبة على سماع الأغاني

يترتب على سماع الأغاني آثار دنيوية وأُخروية وخيمة، فأما الآثار الدنيوية فهي عديدة ونقتصر على بعض ما روته روايات أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، وهي كالآتي:

الغناء يُنبت النفاق في القلب: روي عن الإمام الصادق عَيَهِ السّامُ: «استماعُ اللّه و و الغناء يُنبِتُ النفاق كما يُنبت النفاع السّرَرع ». (١٤)
 الماءُ السّرَرع ». (١٤)

7. الغناء يورث قسوة القلب: روي عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: «ثلاث يقسين القلب: استماع اللهو، وطلب الصيد، وإتيان باب السلطان». (١٥)

٣. الغناء يورث الفقر: روي عن رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهُ وَعَالَالِهِ وَسَالَمٌ: « عشرون خصلة تورث الفقر: ... وكثرة الاستماع إلى الغناء.. ». (١١)

ك. الغناء يمنع استجابة الدعاء: فقد روي عن أبي عبد الله عليه السّام : « بيت الغناء لا تؤمن فيه الفجيعة ولا تجاب فيه الدعوة .. ». (١٧)

٥. الغناء سبب لرحيال الملائكة: روي عن رسول الله وصَلَّالَةُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ : « لا تَدخلُ الملائكةُ بيتاً فيه خَمرَّ، أو دفُّ، أو طَنبُ ورأو نَردُ.. ». (١٨)

آ. الغناء ينزع البركة: روي عن أنه قال رسول الله صَالَالله صَالَالله عَالَه وَعَالَ الهِ وَسَالَم :
 « لا تَدخلُ الملائكةُ بيتاً فيه خَمرْ، أو دفُّ، أو طُنبُور، أو نَردُ، ولا يُستجابُ دعاء هُرم، وتَرتفِع عَنهم البركةُ». (١٩)



٧. الغناء يستلزم اللعن: روي عن الإمام الصّادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « المُغَنَّدِ تُهُ ملعون قُر ملع ونُّ مَن أكَل مِن كُسبِها». (١٠)

٨. الغناء يجلب الفجيعة: روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «
 بيت الغناء لا تُؤمن فيه الفجيعة ». (١١)

9. المُغَنَّي لا صلاة له: روي عن ابن مسعود أنه قال: «إن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّم سمع رجلًا يغني بالليل فقال: لا صلاة له، لا صلاة له، لا صلاة له ». (١١) والمقصود بالله له) أنها غير مقبولة ولا يؤجر عليها .

۱۰. الغناء يحث على الزنا: فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: « الغناءُ رُقْيَةُ الزّنا. الغناءُ رُقْيَةُ الزّنا.

وأما الآثار الأخروية فيترتّب عليها عذاب أليم، حيث سيعاقب بدخول النار، فقد روي عن الباقر عَلَيْهِ السِّلَمُ: « الغِناءُ مِمّا وَعَدَ اللَّهُ عليه النارَ ». (٢١)

وأما العذاب الذي سيناله في الناريذكره لنا رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَلَّمَ ، الناريذكره لنا رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَلَّمَ ، الناريذي لا ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى، حيث قال: « مَنِ استمع الناسي اللهويُ أَذُنه الآنُك ». (١٥)

نعهم قد يسال بعضكم عن تفسير لهذه الآثار العديدة، وهذا سنجيب عليه في محاضرة منفصلة ضمن سلسلة كتاب (زاد المبلغات) باذن الله تعالى.

# المبحث الثالث: خطورة متابعة المُغنّين

مـن الأثـار الوخيمـة المترتبـة علـى متابعـة المغنيـن -فـي الواقع الميدانـي كحضـور احتفالاتهـم، أو متابعتهـم عـن طريـق العالـم الافتراضـي كالقنـوات الفضائيـة، أو مواقـع التواصـل الاجتماعـي-هـو تقلديهـم بأفكارهـم وسـلوكهم وأخلاقهـم، كتقليدهـم فـي الغنـاء والرقـص والتخنيـث، وممارسـة الشـذوذ الجنسـي، وفـي التبـرج والسـفور. بـل إن بعضهـم قلّدهـم حتـى فـي اللبـاس الـذي لا يُتوقـع مـن الشـخص أن يرتديـه، مـن أجـل لونـه أو كيفيـة



خياطته، كأن يكون خَلِهاً كارتداء البنطال الممزق، أو تقليدهم في قصّات وألوان الشُعر أو ارتداء ما يشبه أكسسواراتهم.. أو شراء الأشياء التي تحمل رموزهم المطبوعة على الحقائب على أغلفة الكتب والدفاتر وغيرها... كما رأينا ذلك في تقليد الصبايا لبعض الفرق الكورية المنحرفة.

وكما هو معلوم أن المغنين، والفاسدين والمفسدين هم أعداء الله ، انتبه واماذا قال الإمام الصادق عَيَدِالسَّلَامُ: « مَنْ كَانَ للَّه مُطِيعاً فَهُ وَ لَنَا وَلِتُّ، وَمَنْ كَانَ لِلَّهِ عَاصِياً فَهُ وَ لَنَا عَدُوُّ». (١١) مُطِيعاً فَهُ وَ لَنَا وَلِتُّ، وَمَنْ كَانَ لِلَّهِ عَاصِياً فَهُ وَ لَنَا عَدُوُّ». (١١) وهنذا الاتباع والتقليد يعني أنهم صاروا موالين لأعداء الله، روي عصن الإمام الصادق عَيَدِالسَّلَامُ: « لَا تَلْبَسُوا لِبَاسَ أَعْدَائِي، وَلَا تَطْعَمُ وا طَعَامَ أَعْدَائِي، وَلَا تَسْلُكُوا مَسَالِكَ أَعْدَائِي فَتَكُونُ وا أَعْدَائِي كَمَا هُمُ أَعْدَائِي، (١٧)

#### قد يسأل أحدكم: ما المقصود بأننا موالون لجهة معينة؟

التولي والولاء: هو الارتباط المنهجي بين المُوالي والموالي والموالي والموالي والموالي والموالي والموالي، أي بعد أن يحدد شخصاً يسعى لاتباعه والاقتداء به، والله تعالى أوجب على المسلمين تولي الله ورسوله وأهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، قال تعالى المسلمين تولي الله وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤْتُونَ الرَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾. (٢٨)

بينما حرّم علينا موالاة الكافرين والفاسقين على مستوى العقائد والأخلاق والسلوك والعادات.. ولذا ترتّب على التعلّق بالمغنين ضياع الهُوية الإسلامية واستبدالها بالهُوية الجاهلية... في حين وجب على المسلم الافتخار بالهُوية الإسلامية التي في حين وجب على المسلم الافتخار بالهُوية الإسلامية التي ليس لها مثيل بالكون؛ لأن الله تعالى صرّح في القرآن بأن الله المسلم أمّة عُيْر أُمّة أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾. (١٩) أمّة على خير أمة لأننا آمنا بدين الله الإسلامي وهو دينه أي نحين ألم الإسلامي وهو دينه الوحيد، قال تعالى: ﴿ كُنتُم عُيْر الْإِسْلامِي وهو دينه الوحيد، قال تعالى: إنَّ الدِّينَ عندَ اللَّه الإسلامي وقال أيضاً: ﴿ وَمَن الله الإسلامي وها المحافظة على الأمم الأخرى مشروطة بالمحافظة على هُويتنا الإسلامية واتباع كل



أحكامها وإحيائها بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

نحن خير أمة؛ لأن لدينا قادة ربانيين نصّبهم الله تعالى أسوة وقدوة للبشر لا مثيل لهم بكل الكون منذ أن خلق آدم وإلى قيام الساعة، وهم محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين، والتسعة المعصومون من ذرية الحسين عَلَيْهِمُ السَّلَمُ، والواجب علينا أن نتمسك بهذه الهُوية الإسلامية للموت، قال تعالى: ﴿ يُأَيُّمُا ٱلَّذِينَ وَامْنُواْ ٱللَّهُ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُم مُسْامُونَ ﴾ (٢١)

فهل يعقل أن استبدل هُويتي الإسلامية بهُوية كافرة ضائعة؟. هل يعقل أن أترك حجج الله الطاهرين، وأهرول خلف مغنين فسيقة وكفرة ملحدين. أحدهم استمه جونق (Jung)، والآخرجيون فسيقة وكفرة ملحدين. أحدهم استمه جونق (Kim)، والآخري الله بها من (Jeon)، كيم إلى الله الله المال الله اللها الله اللها الها اللها اللها

# قد يعترض بعضهم قائلًا: أنا لَّما أستمع للأغاني وأتابع الأفلام والمسلسلات التي تتضمن لقطات محرّمة وفاسدة..لا أقصد أن أترك محمد وآل الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ؟

الجواب: لرم أن نعرف أن الله وأئمه الهدى في جانب، بينها أعداؤههم الذين يخالفون أوامرهم أئمه السخلال بالجانب الثاني المقابل الله علام الحسين عَيَهِ السَّلَامُ في يوم عاشوراء كان في جانب والأعداء في جانب آخر الفأنت لوكنت حاضراً في صبيحة يوم عاشوراء، فأي جانب ستختار؟

على الأغلب ستقول: (أختار أن أكون بجانب الإمام الحسين عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ)

ولكن الذي يكون مع الإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ أمرنا بطاعة الله وبطاعة أوامر قائده.. والإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ أمرنا بطاعة الله وبطاعة رسوله وأهل بيته عَلَيْهِ السَّلَامُ ومنها حرمة سماع الأغاني وحرمة الباع المفسدين لقوله تعالى: ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ \* الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الباع المفسدين لقوله تعالى، ﴿وَلَا تُطِيعُوا أَمْرَ الْمُسْرِفِينَ \* الَّذِينَ يُفْسِدُونَ فِي الباع الأغاني معنى ذلك أنه الأرض وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ (٣٣)، ولكن الذي يسمع الأغاني معنى ذلك أنه البحد وأعوانه في سماع الأغاني، وفعل المحرمات. لذا السامع للأغاني بالعمل صارمع أعداء الإمام الحسين عَيَهُ السَّلَامُ.



ونحن في زماننا هذا إما نكون مع الإمام الحجة عج أو مع أعدائه... والذي يحدد ذلك هو اتجاه بوصلة سلوكنا وأعمالنا، فإن كانت متجهة للفسق والفجور - كسماع الأغاني - فهذا يعني أننا مع الجهة المعادية للإمام المهدي عَيَهِ السَّلَمُ، وإذا كانت بوصلة سلوكنا وأعمالنا متجهة للتقوى والانقياد لأوامر الله تعالى ورسوله وأهل بيته عَلَيْهِ والسَّلَمُ فهذا يعني أننا مع جهة إمامنا المهدي عجل الله تعالى فرجه.

إذاً تبين من خلال ما تم طرحه أن الغناء شقاء وليس بسعادة؛ لأنه يترتب عليه خسارة الدنيا والآخرة، وهذا ما صرّح به تعالى في ذيل الآية الكريمة -محل البحث- بأن عاقبة من يسمع الأغاني هو العذاب المهين بقوله: ﴿ أُوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّمِينٌ يُ

يقول صاحب كتاب الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل: أما وصف العذاب ب (المهين) فلأن العقوبة متناغمة مع الذنب، فإن هو العنزووا بآيات الله وأهانوها، ولذلك فإن الله سجانه قد أعد لهم عذاباً مهيناً، إضافة إلى كونه أليماً. (٣٥)

## المبحث الرابع: مُبرِّرات وهمية لسماع الأغاني

ذات يوم إحدى المُدرّسات سالتُ طالبات المدرسة عن الأسباب التي دفعتهن أوراقاً ليتم الأغاني، ووزعت عليهن أوراقاً ليتم تدوين الأسباب فيها، وبعد الاطلاع عليها تبين أن أعلاها نسبة هما المبرران الأتيان:

المُبرر الأول: أن سماع الأغاني ينفعنا في أمور نفتقرها في ديننا الإسلامي، ومنها أنها تعطينا الأمل والرجاء وتشجعنا على النجاح وتمنحنا التحفين من خلال كلماتهم التي يطرحونها !!!



الجواب: نرد عليه بهاتين النقطتين:

أولاً: إن عدم اطلاع الفرد على مبادي ء الأمل والرجاء في ديننا الإسلامي لا يدل على عدم وجودها فيه، فالقاعدة تقول: الإسلامي لا يدل على عدم وجودها فيه، فالقاعدة تقول: (عدم الوجدان لا يدل على عدم الوجود)، فلو نفترض أن لدى إحداكن مكتبة متنوعة ومن ضمنها كتب مختصة بالأمل والرجاء، ولما ألقت نظرة على المكتبة لم تنتبه لكتب الأمل والرجاء، فهل يحق لها أن تقول إن مكتبتها لا تهتم بما يتعلق بالأمل والرجاء؟

الجواب: لا يحق لها ذلك؛ لأنه اتهام باطل. وهذا الأمر ينظب واب ينظب واب الله علامنا، فأحدنا لوكان منصفاً، وراجع ينظب وسالشرعية من القرآن والسنة سيجد أن أغلبها تدعو للأمل والرجاء.. ابتداءً من القراب الله تعالى الذي يتصف بصفات تبعث الأمل والرجاء في نفوسنا، فمن أسماء الله: الغقار البحمن، المحيم، التواب، الوقاب، الكريم، القادر، الشافي، الرحمن، الرحيم، القادن الشافي، المحيب وغيرها... وأيضاً قادتنا وأئمتنا الأطهار عَلَيْهِمُ السَّلَامُ يبعثون الأمل في نفوسنا لكونهم يتصفون بأخلاق الله، وعلى يبعثون الأمل في نفوسنا لكونهم يتصفون بأخلاق الله، وعلى رأسها خُلق الرحمة، قال تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالِينَ ﴾ . (١٦)، وهم يحثوننا على التفاؤل وترك التشاؤم، روي عن الإمام علي وهم يحثوننا على التفاؤل وترك التشاؤم، روي عن الإمام علي في نفوسنا؟

ونحــن عندمـا نفتــح القــرآن نجـد أن أغلــب آياتــه تحــث علــى الأمــل والرجـاء، والقصــص المرويــة فيــه أكبــر دليــل علــى ذلــك، نذكــر منهـا مـا يلــي:

- الله إبراهيم عَلَيْهِ السّامُ ذو السنة، وزوجته ذات السنه منه الله إبراهيم عَلَيْهِ السّامُ ذو السنة أو بَشّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ... ألا تبعث هذه الملائكة أو بَشّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ ... ألا تبعث هذه القصية على الأملل والرجاء؟
- ﴿ نَبِيِّ اللَّهَ رَكَرِيا عَلَيْهِ السَّلَامُ، وهـ و في الـــ ٩٩ عــاماً وامرأتــه فــي ٩٨ عــاماً رزقــه اللّه يحيــي عَلَيْهِ السَّلَامُ أليســت هــذه القصــة تبعــث الأمــل



#### والرجاء؟

- ه قصّد النبعي موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ عندما أمر الله أمّد بإلقائده في اليه ورغدم ورغدم الله وتربع في حضن أعدائد ونصره الله تعالى، ألا تبعث هذه القصة على الأمل والرجاء؟
- الله بذبي الله إبراهيم عَلَيْهِ السَّلَامُ حينما أمره الله بذبح ابنه، ففدداه الله بذبح عظيم، ألا تبعث هذه القصة على الأمل والرجاء؟
- ه قصدة نبي الله يوسف عَلَيْهِ السَّلَامُ حينها رمده إخوته في البئر في البئر في البئر في البئر في البئر في الأرض، والتقدى بأبيه يعقبوب بعد فرائرة ألا تبعث هذه القصدة على الأملل بعد فرائرة أربعين سنة، ألا تبعث هذه القصدة على الأملل والرحاء؟
- الله أيوب عَلَيْهِ السَّلَامُ حيث بقي مبتلى ومريضاً لمُدَّة ثماني عشرة سنة، وبمجرد أن دعا الله تعالى رفع الله عنه كل الابتلاءات، عشرة سنة، وبمجرد أن دعا الله تعالى رفع الله عنه كل الابتلاءات، قال تعالى : ﴿ وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِي الضُّرُ وَأَنتَ أَرْحَمُ الرَّاحِينَ فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن ضُرِّ ﴾. (٣٩) ألا تبعث هذه القصة على الأمل والرجاء؟، وغيرها من القصص القرآنية ...

وتارة يبعث الله فينا الأمل والرجاء بطرق أُخرى غير الأسلوب القصصي، كأن ينهانا عن اليأس ويحذرنا منه حتى لوكنا في القصصي، كأن ينهانا عن اليأس، ويحذرنا منه حتى لوكنا في أشد المحن، قال تعالى: ﴿ وَلَا تَاٰيُّسُواْ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ النَّهُ لَا يَاٰيُّسُ مِن رَّوْحِ ٱللَّهِ الْآ الْقَوْمُ ٱلْكُفِرُونَ ﴾ (٤٠)

وكي لا نياس، ويكون في قلوبنا الأمل والرجاء قال لنا تعالى: ﴿فَإِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْراً ﴾ (٤)

وكي لا نياس أخبرنا بأن الدعاء سبب في رفع البلاء، ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (اك)

وكي لا نياس أخبرنا بأن نتوسل بأهل بيت النبوة، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَامُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفَرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهَ تَوَّابًا رَحِيمًا ﴾ (٤٣)



بل الله تعالى أعطانا الأمل حتى لوكانت ذنوبنا كثيرة، قال تعالى الله تعالى الله على ا

أليست كل هذه النصوص الشرعية تزرع الأمل والرجاء في نفوسي الثُوبِ أَقْفَالُهَا ﴾. (١٤٥)

ولذا فالمشكلة فينا لا بالإسلام؛ لأن المربين كانت تربيتهم الإسلامية للأجيال ناقصة، وأيضاً نحن مُقصّرون لأننا لم نُتعب على تربية أنفسنا وفق مبادي ع وقيّم الإسلام، بل اكتفينا بأن أدرّنا وجوهنا عن شريعة السلام، وآلم وتوجهنا إلى الملحدين والفاسقين والمغنين.

إن الصذي يسمع الأغانصي بحجه أنها تمنحه التحفير الصفي افتقدوه في الدين الإسلامي.. فهذه الحجه باطله أيضاً؛ لأن دينا الإسلامي الحنيف قائم على التحفير... وما ذكرناه (بأن الدين الإسلامي هو دين الأمل والرجاء) فهذا بذاته يُعَدُّ تحفيزاً لنا، بالإضافة إلى أن الإسلام يحفزنا لكل فضيلة، ولكل خلق وسلوك حسن، كالتحفير على العمل، وعلى الدراسة، والتحفير على التراحم بين الناس، ونشر العدل ورفض الظلم، والتحفير على العلى الغيرة والتسامح، على الصبر، على الكرم، على حسن الظلن، وكظم الغيرة، وغيرها من الفضائل...

إن ديننا الإسلامي يحفزنا على تقويم أنفسنا وتنميتها كالروايات التي تحفزنا على ترك الخوف، كما روي عن الإمام على على على على على الخوف، كما روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إذا هبت أمراً فقع فيه، فإنّ شدّة توقّيه أعظم مما تخاف منه». (١٤)

وتحفزنا على اكتساب صفة الحلم، روي عنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إِنْ لَكِمْ تَكُنْ خَلِيهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إِنْ لَكِمْ تَكُنْ خَلِيهِ مَا فَتَحَلَّمُ، فَإِنَّا مُ فَإِنَّا مَ فَ لَكُمْ مَنْ تَشَابَهُ بِقَوْمٍ إِلَّا أَوْشَاكُ أَنْ يَكُونَ مَنْهُ مِ هُمُ الْإِنَّا أَوْشَاكُ أَنْ يَكُونَ مَنْهُ مِ هُمْ الْإِنَّا أَوْشَاكُمُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ الللللْمُ الللللْمُولِ اللللْمُلِلْمُ اللَّهُ الللِلْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلِللْمُ ا

ومن الأساليب التي استعملتها النصوص الشرعية للتحفيز هي أنها رتبّت على من أطاع الله وعلى من تحلى بأحد الأخلاق الحسنة ثواباً عظيماً، فمثلاً روي عن الإمام الصادق



عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إذا قام المصلَّبِ إلى الصلاة، نزلت عليه الرحمة من أعنان السماء إلى الأرض، وحفت به الملائكة، وناداه ملك، لو يعلم هذا المصلَّب ما في الصلاة ما انفتال. ألا يعد هذا تحفيزاً على الصلاة؟ ». (١٤)

وروي أيضاً عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « من سعى في حاجة أخيه المسلم طلب وجه الله، كتب الله عزوجل له ألف أخيه المسنة ». (٤٩) ألا يعد هذا تحفيزاً على مساعدة الآخرين وقضاء حوائجهم؟

وعن الرسول الأكرم صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمُ : « الكادُّ على عياله كالمجاهد في سبيل الله». (م) أليس هذا تحفيزعلى حفظ العائلة?... بل حتى النصوص التي رتبت العقاب على ممارسة المعاصي فهي تحفيزلنا على الاستقامة وتطبيق العدل وترك الظلم.

ولكن حينها نأتي إلى التحفيز المطروح في الإعلام سواءً أكان الطارح للتحفيز مسلم أو كافر، فهي على قسمين، القسم الأول منه السني يعرض مقاطع فيديو فيها مشاهد سليمة خالية من الإثارة والأغاني والموسيقي اللهوية، تتضمن عبارات جميلة محفزة، تبعث على النشاط وتقوي العزيمة، كأن تخبرك إذا فشلت فلا تيأس بل قُمُ وحاول مرة ثانية وثالثة ورابعة حتى تنجح. فمتابعة المحفزات الخالية من الفساد وترويج الصفلال لا إشكال فيه.

ولكن القسم الثاني من هذه المحفزات هو القسم الأكبر المصروج في وسائل الإعلام، هو التحفيز على ممارسة الرذيلة والأخلاق المنحرفة?. فهذه المحفزات بما أنها مقترنة بشيء من الفساد أو فيها ترويح للضلال لذا يحرم مشاهدتها أو سماعها.

مثال ذلك الذين يتابعون الأغاني سيجدون التحفيز الموجود فيها هو تحفيز محرم؛ لأنه مخصص لإثارة الشهوات واللذات



المحرمـــة، فأنـــت حيـــن تســـمع الأغانـــي وتتابــع الأفلام المنحلــة ســتجدهم يطرحــون كلاماً قبيـحاً يحــث علـــى ملامســة الحبيــب ومعانقتـــه.. وأنــه صــار معبــوده؛ لأنــه يفكـــر فيــه فـــي الليــل والنهــار ولا يهــدأ لــه بــال إلا بممارســة محرمـــة، ويجعلونهــا هـــي الغايـــة التـــى لـــزم أن يســعوا لتحقيقهــا فـــى الحيــاة... إلـــخ

هـل هـذا هـو التحفيـز الـذي يعجبكـم؟... إن تحفيزهـم يحـث على الباع الشـهوات والهـوى.. يحـث على تعـري المـرأة ويحـث الفتـى والفتـاة والمتـزوج والمتزوجـة علـى الزنـا والخيانــة... تحفيزهـم يحث علـى ممارســة الشـذوذ الجنسـي، وعلـى التخنيـث وغيرهـا مـن الرذائـل... انتبهـوا يـا مواليـن هـذا التحفيــزيدفعكــم إلــى خسـارة الدنيـا والآخــرة... تحفيــزيدفعكــم إلــى الهاويــة... إلــى نــارجهنــم وبئــس المصيــر.

لـــذا فاحـــذروا أن تنجذبــوا خلــف كل محفـــزإلا إذا كان طاهراً.... وســـأعرض عليكـــم إحـــدى نتائـــج تحفيزهـــم المنحـــرف، حيـــث أثبتـــت الدراســـات الحديثة بأن أعلى نسب الانتحار في العالم تصدّرتها الدول الكافرة، بينما أقل نسب انتحار في العالم هي في الدول الإسلامية، فحسب منظمة الصحة العالمية تـم إصدار وثيقة تــم الإفصـاح عنهـا فــي ١٥ ديسـمبر ٢٠١٩ علــي موقع واي باك مشــين، مضمونها بأن كوريا الجنوبية -التي انخدع أغلب الصبيان بأغانيها - احتلت المرتبة الأولى في صدارة ٣٠ دولة مسن دول منظمـــة التعــاون الاقتصـادي والتنميــة ، بمعــدل انتحــار ٢٤ شــخص يومــياً والمرتبــة الثالثــة عالمــياً بأعلــى معــدل للانتحــار، وأغلــب نسب الانتحار ترجع إلى الاكتئاب وفقدان الأمل النفسي..(١٥) أليس من باب أولى إذا كانت هذه الفرق الغنائية والراقصة، والأفلام والإنميي والتي تقولون أنها تمنح التحفيز والأملل أن تؤثــرعلــى ســكان بلدهــم قبـل أن تؤثــرعلــى الأَخريــن؟، بــل تبيــن أن بعــض هؤلاء-مــن مغنيــن وممثليــن ومشــاهير- الذيــن تأخــذون منهـــم الأمــل انتحــروا أيــضاً.... إذاً هـــذه المحتويــات الفاســـدة تحفـــز على الانهيار، وستصل بالفرد المتابع لهم بالتدريج إلى



الضياع والياس والاكتئاب وفقدان الأمل النفسي والضياع، فلزم التفريدة بين التحفيز الدي التفريدة بين التحفيز السلبي والإيجابي، بين التحفيز الدي يكامل السروح وبين الكذي يسافلها.

المبرر الثاني: نحن نسمع الأغاني ونتابع الأفلام والمسلسلات والكارتون والإنمي رغم الانحراف الذي فيها؛ لأنها تعلّمنا كيف نتعامل مع الحياة، مع الناس، مع الحزن، مع غدر الآخرين، وهذا لم نجده في الشريعة الإسلامية!!

ونرد عليه في النقاط الآتية:

أولاً: نحن من باب الإنصاف لا ننكر أن في الأفلام والمسلسلات والكارتون والإنمي بعض الأمور التي تفيد الإنسان، ولكن والكارتون والإنمي بعض الأمور التي تفيد الإنسان المصيبة تكمن في الأمور الأخرى التي تضروتون الإنسان أكثرمما تنفعه وتفيده...

مثال ذلك: إن متابعتها مثلما تُعلّم على التحفيز والنشاط والنظافة والتنظيم وغيرها فإنها بالمقابل تُعلّم على التعري والنظافة والتنظيم، وتحفز على التخنيث وعقد علاقات غير والاختلاط المحرم، وتحفز على التخنيث وعقد علاقات غير مشروعة كالنظر المتبادل بين الجنسين والملامسة والخيانة والميوعة وما يترتب عليها من انهدام للأسروضياع المجتمع، بل هناك أغان فيها عبارات تشكك سامعيها بوجود الله وتروج للكفر والإلحاد أفي ضرر أعظم من هذا!!

إذاً لوعملنا مقارنة بين منافعها ومضارها سنجدحتماً أن ضررها أكبربكثير من نفعها ومناهه ومضارها بلزوم تركها فررها أكبربكثير من نفعها ومناقعها ومناقع الخمر والقمار؛ لأن في الخمر وهدنا من قبيل تحريم الله للخمر والقمار؛ لأن في الخمر منافع ومضار، ولكن لكون ضرره أكثر من نفعه لذا حرمه الله تعالى قائلاً في مَنْ فَعِمَا الله عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ وَالْمَيْسِرِ وَلُكُنْ فِي مَا إِثْمُ كَبِيرٌ وَمَنْفِعُ لِلنَّاسِ وَإِنْ مَن نَفْعِمَا الله وَالْمَيْسِرِ وَالْمُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْ

: مــن قــال إن الديــن الإسلامــي لــم يعلمنــا كيــف نتعامــل مــع الحبــاة؟

فالإسلام علمنا كيف نتعامل مع الإنسان ابتداءً من لحظة ولادته



-بأن نـوُذن في أذنـه اليمنـى ونقيم فـي اليسـرى-، وانتهاءً بموتـه -بأن نلقنـه الشـهاء بموتـه الأطهار للقنـه الشهادتين، والإقرار بالنبـي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وإمامة الأئمـة الأطهار عَلَيْهِ مُالسَّلَامُ، ومـا بين الـولادة والممات -في مُـدَّة حياته- علّمـه الإسلام كيف يتعامل فـى كل جانـب من جوانـب حياته...

فكل الأئمــة الأطهـار عَلَيْهِمُّ لسَّلامُ تطرقــوا لهــا وبالأخــص الإمــام علــي عَلَيْهِاًلسَّلامُ، فراجعــوا نهــج البلاغــة ولــو بالوقــوف علــى الكلمــات القصــار، أو راجعــوا رســالة الحقــوق للإمــام زيــن العابديــن عَلَيْهِالسَّلامُ التي فيهــا خمســون حــقاً، وهــي تعلّــم الإنســان كيــف يتعامــل مــع الحيــاة... كيــف يتعامــل مــع ربــه، مــع إمامه، مــع والديــه، مــع أولاده، مــع أقاريــه، مــع المعلــم، مــع الصديــق، مــع العــدو، مــع الحيــوان، مــع البيئــة، بــل حتــى تعلّمنــا كيــف نتعامــل مــع جوارحنــا مــن ســمع وبصــر وغيرهــا.. كيــف نتعامــل مــع مشــاعر جوارحنــا مــن ســمع وبصــر وغيرهــا.. كيــف نتعامــل مــع مشــاعر الحــزن والفــرح والحــب والبغــض وغيرهــا.

وهكذا فالإسلام تدخّل بكل تفاصيل حياتنا الصغيرة والكبيرة لدرجة أنه طرح علينا عدة إرشادات تعلمنا كيف نتصرف عندما ندخل لبيت الخلاء لكي نقضى حاجتنا.

وسبب هذا التفصيل؛ لأن الإسلام دين فطري مُتكامل وشامل، يتخذه المسلمون كمنهج لحياتهم في جوانبها المختلفة، وبذلك لا يوجد في الكون دستورعلم الإنسان كيف يتعامل مصع الحياة مثل الدستورالإسلامي.

إذاً من الأسباب التي دفعت الناس للانحراف وسماع الأغاني هي وهجره من الأسماع الأغاني هي وهجره من الأسماع الأغاني وهجره من الكنوز المن الإسلامي وهجرهم لكنوز المن والله المياه أسنة نجسة.

ونحن نوجه عتبنا إلى وزراة التربية التي غيّبت هذا التراث العظيم عن أولادنا وشبابنا ولسم يذكروه في المناهيج العظيم عن أولادنا وشبابنا ولسم يذكروه في المناهيج الدراسية والذي يفترض أن يتم تدريسه لهم بأسلوب يتناسب مع إدراكهم ابتداءً من الصف الأول الابتدائي وانتهاءً إلى آخر مرحلة من الجامعة...



ولكن نقول لهم كما قال تعالى: ﴿ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (٥٠)، وبالتأكيد فالمسوفولون سوف يتحملون إثم ضياع هذه الأجيال، ولكن بنفسس الوقت يبقى المكلف مسوؤولاً عن تربية نفسه ويُحاسب على تقصيره.

# قد يساًل أحدكه: هل يجوز سماع الموسيقى الخالية من الغناء؟

الجواب: لقد ذكر الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظله) بأن الموسيقى تارة تكون محلّك وهي الموسيقى غير المناسبة لمجالس اللصواللعب، وتارة تكون محرمة وهي الموسيقى المناسبة لمجالس اللصواللعب، وتارة تكون محرمة

حيث يُعَدُّ الله وبالآلات الموسيقية من الذنوب الكبيرة، فقد روى عدن الإمام الرضا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ : « بأن الاشتغال بالملاهي مــن الكبائــر». (۵۵) ويظهــرمــن بعــض الأحاديــث أن أول مــن اســتخدم المعازف بغرض الله وهو إبليس (لعنه الله)، فقد رُويَ عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ أنهُ قال: « لَمِّا مَاتَ آدَمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَ شَصِت بِ هِ إِبْلِي سُ وَقَابِي لَ فَاجْتَمَعَ ا فِ فِ الْأَرْضِ فَجَعَ لِ إِبْلِي سُ وَقَابِي لَ ٱلْمُعَكَازِفَ وَ الْمُلَاهِكِي شُكَمَاتِةً بِإَدُمَ عَلَيْهِٱلسَّلَامُ ، فَكُلَّ مَكَا كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مِنْ هَلَذَا الضَّرُبِ الَّذِي يَتَلَكَذُّذُ بِهِ النَّاسُ فَإِنَّمَا هُوَ مِكْنُ ذَالَكُ ». (أَهُ) وهذا الموقف يذكّرني بالمعازف والملاهي التي استخدمها أهل الشام شماتة بمقتل سيد شباب البنة وأهل بيته وأصحابه وسبي نساءه... حيث يروى (كان دخول الركب الحسيني إلى دمشق نهاراً وأهلها قد علّقوا الستور والحجب والديباج، فرحين مستبشرين، ونساؤهم يلعبن بالدفوف، ويضربن على الطبول، كأنه العيد الأكبر عندهم. وروى عن سهل بن سعد الساعدي الصحابي أنه قال: « خرجت إلى بيت المقدس حتى توسطت الشام فإذا أنا بمدينة مطردة الأنهار كثيرة الأشجار قد علقوا الستور والحجب والديباج وهم فرحون مستبشرون وعندهم نساء يلعبن بالدفوف والطبول، فقلتُ في نفسي: لعل لأهل الشام عيداً لا نعرفه نحن. فرأيت قوماً يتحدثون، فقلت: يا هؤلاء ألكم بالشام عيد لا نعرفه نحن؟ قالوا: يا شيخ نراك غريباً! فقلتُ: أنا سهل بن سعد قد رأيتُ رسول الله صَاَّلَاتُهُ عَايَهُ وَعَا ٓ الِهِ وَسَلَّمَ وحملتُ حديثه، فقالوا: يا سهل ما أعجبكَ السماء لا تمطر دماً والأرض لا تخسف



بأهلها. قلتُ: ولمَ ذلك؟ فقالوا: هذا رأس الحسين عترة رسول الله صَاَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَانَ آلِهِ وَسَالَّمَ ي يهدى من أرض العراق إلى الشام وسيأتي الآن. قلت: وا عجباه! يهدى رأس الحسين والناس يفرحون؟!» (٧٠)

نعــم كل هــذه الأحــداث المروعــة والرزايــا قــد شــهدها صاحــب الذكــرالإمــام الباقــر عَيَهِ السَّلَامُ والــذي كان لــه مــن العمــر ثلاث أو اربـع سـنوات، وحينمــا رجعــوا إلــي المدينــة عــاش بظــل والــده الإمــام الســجّاد عَيهِ السَّلَامُ إلــي أن توفــي فانتقلــت الإمامــة إلــي ولــده الباقــر عَيهِ السَّلَامُ، الــذي اســتمر فــي أداء مهامــه فــي هدايــة النــاس ونشــر علــوم أهــل البيــت عَليهِ السَّلَامُ ونصــرة الإسلام والمســلمين بينما اســتمر أعــداؤه فــي معاداتــه والســعي لقتلــه... ولقــد فعلهــا الملعــون الطاغيــة هشــام بــن عبــد الملــك الــذي أمــربقتلــه فــدُس إليــه الســم.

قال المؤرخون: إنه لما حان حينه عَلَيْهِ السّامُ وتيقن وفاته أوصى إلى ابنه أبي عبد الله الصادق عَلَيْهِ السّامُ بجميع ما يحتاج إليه الناس وسلم إليه ما كان عنده من مواريث الأنبياء وسلاح رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا إلِهِ وَسَلَّمَ . قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ : كنت عند أبي عَلَيْهِ السَّلَامُ في اليوم الذي قبض فيه فأوصاني بأشياء في غسله وكفنه وفي إدخال قبره، قلت: جعلت فداك والله يا أبتاه ما رأيتك منذ اشتكيت أحسن هيئة من اليوم وما أرى عليات أثر الموت.

وفي بعض الكتب أنه عَلَيهِ السَّلَامُ أوصى بثلاثمائه درهم لمأتمه وفي بعض الكتب أنه عَلَيهِ السَّلَامُ أوصى بثلاثمائه درهم لمأتمه وذلك لتستأجر له نوادب يندبنه في منى أيام منى وكان عَلَيهِ السَّلَامُ يسرى ذلك من السنة لأن رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَلَّمَ قال الله عنه السنة لأن رسول الله صَالَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَلَّمَ قال الله عنه والله عنه السنة لأن رسيعلوا.

وفي نور الأبصار: أوصى الباقر عَيَهِ السَّلَامُ لولده جعفر: أوقف لي من مالي كنام من مالي كنام وكنا النوادب يندبنني عشر سنين بمنى أيام منى. (مه)

(أبوذية)



الباقر بالعرش مكتوب يسمـــه صدگ من مات سم مسموم يسمه الباقر بالعرش مكتوب يسمه اوخال تعلم ابموته الجعفريــه

أقول: والإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ سمعته ابنته سكينة يوصي شيعته أن تندبه مدى الزمان.

شيعتيمهما شربتم عذبَ ماء فاذكروني او سهعتم بغريب او شهيد فاندبوني فأنا السبطُ الذي من غيرجُرم قتلوني وبجرد الخيل بعد القتل عمدا سحقوني ليتكم في يوم عاشورا جميعا تنظروني كيف استسقي لطفلي فأبوا أن يرحموني وسقوه سهمَ بغي بدَلَ الماءِ المعين

#### (مجردات)

عيدي الوصيه الشيعتي هاي مياتم ينصبون العزاي علم عيدي الوصيه الشيعتي هاي او يذكرونّي عد شربة الماي علم غربتي او محنتي او بلواي او يذكرونّي عد شربة الماي حراوعطش ذوّبن لحشاي (٥٩)







ولادة الإمام الحسن العسكري عَلَيْكَالِمُ

#### المناسبة

#### ولادة الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ ٱلسَّكَرُمُ

### القصيدة للشاعر صادق درباش الخميس

يومُ الربيع وحيث الكونُ يرتقبُ من بيتِ خير عبادِ اللهِ ينتسبُ فكرِ الإمامة في أنبائه العجبُ صرحَ الكوكبِ فيه العرب يقتربُ الله الأنامِ بأن الغيثَ يقتربُ والسبطُ والمجتبى والسادةُ النجبُ هم خيرُ نسلِ الورى جاءت بها الكتبُ حيث الخلافةُ في الأزمانِ تغتصبُ أنتم مدادُ العلى والدينِ والطنب بُ رغم البغاة وذو الأعداء تضطربُ يا حجة الله يا تاريخنا الرحبُ فمِن محمدِ فيك العزُّ مكتسبُ

تجلجل الرعدُ أن واراً كما الشهبُ فقد توه تحج نورُ العسكري به نورُ تسامى إلى العلياءِ مقتفيا من آل ياسينَ هــلّ النورُ معتاليا مي الأده قد دوى الأرجاءَ مرتجاً مرتجاً المرتضى جدُّه يكفيه منزلةً الله النبي من العليا مودّتهمُ أبا محمدِ في أكبادنا ألحمُ فيكمسمترايةُ الإسلامخافقةً وأنت بالحقو والقرآنِ مقتضبُ في صلبكم أودع الرحمنُ قائمكمُ أبا محمدِ فقت الصبرَ محتسبا



#### الحاضرة الثانية

#### الردُ الوجيز على مُنكري التقليد

بسم الله الرحن الرحيم فَلَولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرقَةٍ مِنهُم طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَومَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْمِم فَلَولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرقَةٍ مِنهُم طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنذِرُوا قَومَهُم إِذَا رَجَعُوا إِلَيْمِم لَكَالُهُم يَحَذَرُونَ ﴾(١٠)

### مباحث الآية الكريمة

المبحث الأول: ما هو التقليد، وما حكمه؟

# المطلب الأول: ما هو التقليد؟

لقد شرع الله سبحانه في الشريعة الإسلامية أحكاماً تحتوي على واجبات ومحرمات ومستحبات ومكروهات، والعلم الذي يجمعها يُسمى بالفقه، فتطبيق الأحكام يهدف إلى سعادة الإنسان في الدنيا و الآخرة، فلولم يلتزم بها الإنسان، لا يصل إلى السعادة المنشودة و لا يأمن من عذاب عصيانها. ولأهمية الفقه البالغة، فلقد أمرتنا الشريعة بالتفقه في ولا يمن، وحذّرت المقصّر في ذلك بالعقوبة والعذاب الإلهي، روي عن الإمام الباقر عَيَهِ السَّرُةُ: «لو أُتيت بشابٌ من شباب الشيعة لا يتفقه لأدّته». (١١)

ولذا فإن طريق السعادة والنجاة يتمثل بتطبيق كل الأحكام الشرعية، ولكن يا ترى بماذا أمرنا الله، وعن ماذا نهانا؟ (نعم، بعض ما أمرنا به واضح في الشريعة نستطيع من خلال ما تربينا عليه أن نشخصه كوجوب الصلاة والصيام والحج، وبعض ما نهانا عنه واضح كحرمة الكذب والقتل والسرقة، والكثير الكثير ما بين هذه وتلك من الواجبات والمحرمات، ستبقى مجهولة للكثيرين.



نحن نعرف أن الشريعة الإسلامية قد ألمَّت بجميع جوانب حياتنا المختلفة، فوضعت لكل واقعة منها حكماً، فكيف سينعرف حكمنا الشرعي ونحن نمارس نشاطاتنا الحياتية المختلفة من الانشعال بالدراسة والعمل والتربية والمهن. إلى كيف سينعرف أن هذا الفعل يحله الشارع المقدس فنباشره، وأن هذا العمل يحرمه الشارع المقدس فننائ عنه ونجانبه؟! وأن هذا العمل يحرمه الشارع المقدس فننائ عنه ونجانبه؟! إذاً الحل يكون بالرجوع إلى المتخصصين في هذا العلم أي: (أي: نقلدهم).

فمعنى التقليد هو: أن نرجع إلى فقيه لنطبق فتواه، فنفعل ما انتهى رأيه إلى تركه، ما انتهى رأيه إلى تركه من دون تفكير، وإعادة نظر، وتمحيص، فكأننا وضعنا عملنا في رقبته (كالقلادة) محملين إياه مسؤولية عملنا أمام الله)(١١) وقد أشارت جملة من الروايات إلى هذا المعنى، نذكرمنها: معتبرة عبد الرحمن بن الحجّاج، قال: «كان أبو عبد الله عَيَّالْسَلَامُ قاعداً في حلقة ربيعة الرأي، فجاء الأعرابي فسأل ربيعة الرأي عن مسألة فأجابه، فلمَّا سكت، قال له الأعرابي: أهو في عنقك؟ فسكت عنه ربيعة ولم يردّ عليه شيئاً، فأعاد المسألة عليه المسكت عنه ربيعة ولم يردّ عليه شيئاً، فأعاد المسالة عليه، فأجابه بمثل ذلك، فقال له الأعرابي: أهو في عنقك؟ فسكت ربيعة، فقال له أبوعبد الله عَيْوالسَلَامُ: هو في عنقه والم يعنقه والم يعنقه الله عليه السّائم؛ هو في عنقه في عنقه ال أو لم يقال وكلّ مفت ضامان ». (١١)

(وقد احتاطت الشريعة للتقليد احتياطاً كبيراً ففرضت على المكلف أن يقلّد إعلى المتخصصين في حالة اختلاف آرائهم وأن لا يقلّد إلا من كان عادلاً لا يميل عن الشرع إلى هواه خطوة في كبيرة أو صغيرة؛ لكي يضمن المقلد بذلك أكبر درجة ممكنة من الصواب في رأي مرجعه الديني، وأمرته في اللحظة التي يجد فيها الأكفأ والأعلم من مقلده السابق أن يعدل إلىه، كل ذلك للابتعاد بالتقليد من معنى المتابعة العمياء والتعصب المذموم) (١٤).



#### المطلب الثاني: الحكم الشرعي للتقليد

إن الحكم الشرعي للتقليد هو: أنه واجب على كلِّ مكلَّف غير مجتهد ولا محتاط. والمقصود بالاجتهاد: استنباط الحكم الشرعي من مداركه المقررة. (١٥)

والمقصود بالاحتياط العمل الذي يتيقَّن معه ببراءة الذمّة من الواقع المجهول، وهذا هو الاحتياط المطلق، ويقابله الاحتياط النسبي، كالاحتياط بين فتاوى مجتهدين يُعلم إجمالاً بأعلميَّة أحدهم. (١١)

ويترتب على ترك الطرق الثلاثة بطلان أعماله، يقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظله) في كتابه منهاج الصالحين في مسالة (١) ما نصه: (عمل غير المجتهد بلا تقليد ولا احتياط باطل، ....)(١١)

فقوله: (عمل غير المجتهد بلا تقليد ولا احتياط باطل) بمعنى أن المكلّف غير المجتهد -أي لـم يصل لدرجة الاجتهاد - وغير العامل بالاحتياط، وغير العامل بالتقليد عمله باطلل ... ولي س المقصود بالبطلان هو بطلان كل أعمال المكلف ولوكانت موافقة لأحكام الشريعة ووجوب إعادتها كلها، بل المعنى ذكره سماحة السيد ووجوب إعادتها كلها، بل المعنى ذكره سماحة السيد السيستاني دام ظله في نفس المسائلة بقوله: (... بمعنى السيستاني دام ظله الاجتزاء به ما لم يعلم بمطابقت للواقع، إلّا أن يحصل له العلم بموافقته لفتوى من يجب عليه تقليده فعلاً.)(١٨)

وللتوضيـــح نذكـــر المثــال الآتــي: مكلّــف لمُــدَّة ســنوات كان يصلــي ويصــوم وينفــق بــدون تقليــد، فهــل أعمالــه صحيحــة أم باطلـــة؟

الجواب: حتى يعرف المكلف ذلك وجب عليه أن يقارنها مع فتاوى أعلم مراجع التقليد في حياته، فإذا تبين أنها



موافقة لفت اواه فهي صحيحة، ولكن المشكلة تكمُن فيما لي كانت أعماله مخالفة للشرع، فتارة الخلاف يكون في نقطة يعذر فيها الجاهل القاصر كمن كان لا يصوم لأنه لا يعرف أن الصوم واجب شرعاً، وأخرى لا يعذر فيها الجاهل فيترتب عليها البطلان ووجوب إصلاحها كقضائها.. فلوكان فيترتب عليها البطلان ووجوب إصلاحها كقضائها.. فلوكان يصلي لمُدَّة سنوات ولم يعرف أن (تكبيرة الإحرام) واجبة فلصم يأت بها فهنا صلاته باطلة ووجب قضاؤها سواءً أكان جاهلًا أو عامداً، وإذا أصرّ على أداء أعماله بدون تقليد فيوم القيامة لن يعذره الله تعالى فيما لو تبين أن بعض أعماله باطلة، روي أنه سُئل جعفر بن محمد عَيَهُمَا السَّلامُ عن قول للعبد أعماله تعالى يقول للعبد أعماله تعالى يقول للعبد أفلا عمالة عبدي أكنت عالى أكنت عالى فيما الذيعم، قال له: أفلا عملت بما علمت؟ وإن قال: كنتُ جاهلًا، قال له: أفلا عملت حتى نعمل؟ فيخصم فتلك الحجة البالغة ». (١٩)

# المبحث الثاني: الرد على مُبرِّرات منكري التقليد

في هذا المبحث سنتكلم عن المبررات أي: المسوغات والأعذار التي يحتج بها أشخاص من أجل إقناع الناس وحثهم على تدرك التقليد، والذي يترتب عليه ضياع الدين وخسران الدنيا والآخرة.

المُبِرِّر الأول: لا توجد أدلة تثبت وجوب التقليد، فلذا لا داعي لتقليد مراجع الدين!!

ذكرنا لا بدّ للمكلّف -إذا له يكن أهلاً للاجتهاد أو الاحتياط-من التقليد لمعرفة الحكم الشرعي والوظيفة العملية، بمعنى رجوع المكلّف الجاهل بالأحكام إلى العالم بها، ويستدلّ على ذلك بعدة أدلّة، منها:



#### أولاً: الدليل العقلي على وجوب التقليد

إن رجوع الجاهل للعالم من الأحكام الفطريّة و العقليّة، وعلى الإنسان أن يرجع إلى أهل الفُن في كلّ أمر ليس له فيه تخصّص أو بصيرة، فيتبع إرشاداتهم الواعية، فيرفع بها جهله و يمهّد بها سبيله، فإن قال: (إنّني لا أرجع إلى أهل الفنّ حتّى أفهم دليل ذلك) فإنّه سيكون قد ألقى بنفسه في ألف مخاطرة و تهلكة.

لقد أوتينا قليلًا من العلم، فكيف سيمكن للإنسان أن يقف بشكل كامل على كلّ علم من علوم الدنيا ومن العلوم الإلهيّة والعلوم المجرّدة لعالم الملكوت، ثمّ يكون في صدد العمل و الفعل؟!

ذاك أمــرمحــال، لأنَّ وجــود الإنسـان محــدود، و لــن يمكنــه مــن الإحاطــة بالعلــوم غيــرالمحــدودة.

إنّ المريض الذي يُراجع الطبيب لا يمكنه أن يقول له: إنّ المريض الدواء الذي تريد إعطاء حتّى أعلم ما هو، و ما هي تركيباته، ومصّم الستخلصتُ موادّه، وما الفعل والانفعالات التبي سيؤثرها في بدني ولو قال ذلك، فلن يكون أمام الطبيب من سبيل إلّا أن يقول له: لا تستعمل الدواء، و اذهب لتمود!

الطبيب يقول: لقد درست وطالعت سنين طويلة حتّى حصلت على الخبرة، و لقد أنفقت عمري حتّى فهمت و أدركت: و عليك أنت أيضاً وفق هذا المنوال أن تقضي العمر في المطالعة و التجربة لتفهم دليل ذلك!

لكنّك لــم تفعل شــيئاً مــن هــذا، وها أنــت مريض قــد راجعتنــي بعد ثقتــك بإخلاصــي وخبرتي، وعليــك بحكم الفطــرة والعقل أن تُســلّم أمرك لــي وتقلّدنــي دون مناقشــة، فليس هنا مــكان لــــــ(لِــمَ و بِــمَ و لعلّ و لكنّ)!

ف إن أصغى المريض لكلام الطبيب هذا، فسينقذ حياته ويحصل على حياة جديدة، وإلّا فإنّه سيسلك طريق الهلاك



ويحفر قبره بيده.

وفي موسم الحبّ تتوجّ القواف السي بيت الله الحرام، فإن جلس أحد المسافرين في زاوية من المطارقائ الآني لن أصعد إلى الطائرة حتّى أعلم كيف تتحرّك، وأعلم أي خاصيّة للتحريك يوجدها البنزين في محرّكها، وكيف يتمّ تبديل البنزين إلى الغاز، أبواسطة المراوح أم بالامتصاص؟ وأعلم أساساً كيف تقوم المكابس فيها بتحشيد الهواء وضغطه، أساساً كيف تقوم المكابس فيها بتحشيد الهواء وضغطه، وكيف تقوم بإخراجه؟ وكيف يتمّ نقل حركة المكبس إلى محرور التدوير في محرّك الطائرة؟ وأسئلة أخرى عن آلاف التفاصيل الدقيقة الكهربائيّة والميكانيكيّة ولفيزيائيّة والكيميائية وغيرها، التي صرف في كلّ منها آلاف الأشخاص سنين طويلة مصرف فحالوا على الخبرة والعلم فيها.

فسيُ قال في جوابه: لعلك مُختبط قد اضطربت حواسك! تعالَ و اركب، فالطائرة ستتحرّك الآن، بينما ستبقى جالساً في زاوية الجهل هذه، حسناً، فلتجلس و تفكر رثمّ اركب بعد ذلك! ثم تتحرّك الطائرة بالحجّاج فيقومون بأداع مناسك بيت الله الحرام، و يتشرّفون بزيارة المدينة المنوّرة ثمّ يعودون، بينما هذا السيّد لا يزال جالساً في زاوية المطارمشغولاً في التفكير وفي الحصول على برهان ودليل، و كفى به جهلاً يؤدِّي الني البوس والتخلّف عن قافلة عالىم الوجود، وإلى الحرمان الأيات الإلهيّة، و من مشاهدة الأيات الإلهيّة التي وجدت طوال هذا السفر.

إذاً فعلى من يريد بناء عمارة ما، أن يذهب إلى المهندس المختص، و على من يريد خياطة لباس ما أن يراجع الخيّاط. أفيمكنك ترى أن تقول للمهندس وللخياط: ليس لكما الحقّ في الشروع في عملي هذا ما لـم تعلّماني تفاصيله وأسراره وتقوما بشرحها لي؟

وعلى ضوء ذلك لا يمكن لأيّ إنسان يريد العيش في هذه الدنيا بهذا العمر القصيروبهذه الفرص الضئيلة والحدود والقيود التي لا تُحصى، أن يُجيزلنفسه الاجتهاد والتخصّص



في جميع الفنون، وعليه حتماً أن يقلّد في كثيرمن الفنون، بــل فــي كثيرمن الفنون، بــل فــي معظمها، فيرجع فيها إلــى المختصّ فــي ذلــك الفــنّ و يتبعـــه، وإذا مــا كان الإنسان أخصائــيّاً فـــي أحــد الفنــون، فإنّــه مقلّــد فــي الباقـــي.(٠٠)

وهـــذا الأمـــرينطبــق علـــى مـــن يريـــد معرفـــة الأحــكام الشـــرعية، فهـــذه المعرفـــة تحتـــاج للرجـــوع إلـــى المتخصــص المجتهــد وأخـــذ الأحـــكام منــــه، والتـــى تســـمى بالتقليـــد.

## ثانياً: دليل الحصر والترديد على وجوب التقليد

ومضمون هذا الدليل أنه ليس هناك أي بديل محتمل شرعاً – لأغلب الناس في طريق معرفة الحكم الشرعي غير طريق تقليد الفقهاء المجتهدين، وإذا أردنا أن نفترض وجود بدائل فيمكن حصرها في عدة نقاط وهي:

البديل الأول: الرجوع للإمام المعصوم مباشرة وأخذ الأحكام منه دون وسيط، وهذا الأمرليم يكن متحققاً في عصر الأئمية عَلَيْهِمُ السَّلَامُ لأن لا يستطيع كل الناس السكن بجنب الإمام ليسالوه عن ما يبتلون له، فكيف ونحن نعيش زمن غيبة الإمام المهدي عَيَهِ السَّلَامُ؟!

البديل الثاني: أن يكون جميع الناس مجتهدين ويستطيعوا الستنباط الحكم الشرعي من مصادر التشريع، وهذا تكليف بما لا يُطاق، وحاشا لله أن يوجب على جميع البشر ما يفوق وسعهم، قال تعالى: ﴿ لا يُكلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسُعَهَا ﴾ (١٧) فبلوغ درجة الاجتهاد من أصعب التخصصات العلمية ويحتاج الوصول إليه التفرغ لسنوات طوال قد تستغرق أربعين سنة أو أكثر، فإذا كان كذلك فكيف سيتمكن الناس من التفرغ لتخصصات أخرى كالطب والهندسة وغيرها؟!، وهذا يعنى توقف عجلة الحياة.

ولذا فإن الله تعالى طلب أن يتخصص بعض الأفراد



للاجتهاد دون بعضهم الآخر، قال تعالى و فَلُولا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرقَةٍ مِنْ كُلِّ فَرَانِهُ وَلَيْ اللَّهِ مِن كُلِّ فَرَونَ ﴾ (١٧)

البديل الثالث: الاحتياط بين آراء الفقهاء وهو حبيل النجاة إلا أنه متعسر على عامية النياس فيضلاً عين كثير مين طلبة الحوزة العلمية، فهو أصعب مين العميل بالتقليد الدي يستلزم منه الرجوع إلى مجتهد واحد، بينما الاحتياط يحتاج إلى الإطلاع على رسائل عدة مجتهدين والمقارنة بيين آرائهم في كل حكم والاحتياط في حال الاختلاف، مثال ذلك: لنفترض أن المسافة الشرعية التي تقصر فيها الصلاة على رأي بعض الفقهاء هي علاكم، بينما يرى بعضهم الآخر من الفقهاء أنها ٤٠ كم وليذا إذا أراد الصلاة في المسافة المحصورة ما بين (٤٠-٤٤) كم فإن الإحتياط في يقتضي أن يأتي بها مرة قَصْراً ومرة تماماً.

ومن خلال الإطلاع على البدائل الثلاثة نجد أن بعضها غير متحقق والآخر عسيراً، فلذا لا مفرمن التقليد لغير المجتهد والمحتاط.

## ثالثاً: الدليل القرآني على وجوب التقليد

ونذكرمنها هاتين الآيتين:

ا. قول عالى الدّ وَ الدّ الله وَ الدّ الله وَ الدّ وَ

إنَّ قول ه تعالى : ﴿ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْمَ ﴾ يفيد وجوب الإندار على المتفقِّهين، بمعنى : إنَّ على النَّذين هاجروا وسافروا إلى طلب العلم والتفقُّد في الديِّن يجب عليهم أن يقوم والمحمِّد تحذير قومهم وإنذارهم من عدم الالتزام بالشَّريعة إذا



رجعوا إليهم، وهذا الإيجاب للإنذار على المتفقّهين يلزم منه إيجاب الإنذار على المتفقّهين يلزم منه إيجاب الإنذار السّرف الآخر، وإلا كان إيجاب الإنذار بدون إيجاب القبول لغواً وبلا فائدة. (٤٠)

اً. قوله تعالى: ﴿ فَاسأُلُوا أَهلَ الذِّكرِ إِن كُنتُم لا تَعامُونَ ﴾ (١٧٠)؛ فانّه ظاهر في أنّ وظيفة الجاهل السوال من العالم، والمنصرف إرادة السوال للعمل، فيكشف عن حجّيّة الجواب. (١٧١)

#### رابعاً: الدليل الروائي على وجوب التقليد

الرَّوايات الشَّريفة الواردة في جواز التَّقليد، بل وجوبه على غير المجتهد والمحتاط كثيرةٌ جداً، نذكر منها: العصري أن يوصل لي كتاباً قد سألت محمد بن عثمان العمري أن يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت علي أن يوصل لي كتاباً قد سألت فيه عن مسائل أشكلت علي أن يورد التوقيع بخط مولانا صاحب الزمان أشكام : « أما ما سألت عنه أرشدك الله وثبتك إلى أن قال: (وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا؛ فإنّهم حجّتي عليكم وأنا حجّة الله عليهم». (٧٧)

وأمَّا المقصودُ بِرُواةِ الحديثِ السوارِدِ ذكرُهُ مِ فَيِ مَتِن الحديثِ فَهِم العُلماءِ والفُقهاءِ الذين يَستنبطونَ الأحكامُ مَا الحديث فَهِم العُلماءِ والفُقهاءِ الذين يَستنبطونَ الأحكامُ مَا الصّلامُ) وليسسَ مُطلقَ السّرواة ، قالُ مَسن أحاديثهم (عليهم مُ السّلامُ) وليسسَ مُطلقَ السّرواة ، قال المُحقِّقُ النّراقِي للحديث ، المُستنبطُ المُستَخرِجُ منه الأحكامَ على الطّريقِ اللحديقِ الشّارعُ وأمرَبه ، لا مُطلقاً) ((((((القَّالَّ عَلَيْ السَّيْ وَالْمَسْتِ وَالْمُسْتِ وَالْمَسْتِ وَالْمَسْتِ وَالْمَسْتِ وَالْمَسْتِ وَالْمَسْتِ وَالْمَاتُ وَرَةَ عَنْهُم وَ عَلَيْهِ وَالْمَسْتُ وَالْمُ وَرَةَ عَنْهُم وَ وَعَيْ وَالْمُ الْمُخْلُومُ وَالْمَاتُ وَرَةَ عَنْهُم وَ عَلَيْهُ وَالْسَلَامُ وَالْمُ الْمُخْلُومُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَاتُ وَرَةَ عَنْهُم وَ عَلَيْهِ مَ الْمَخْلُومُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَاتُ وَرَةَ عَنْهُم وَ عَلْهُم وَعَيْهُم اللَّهُ الْمُخْلُومُ وَالْمَالُولُ وَالْمَاتُ وَرَةَ عَنْهُم وَ عَلْهُم وَالْمَاتُ وَالْمَالُومُ وَالْمَاتُ وَالْمَالُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالِ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُولُ وَالْمَاتُ وَالْمَالُومُ وَالْمُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمَالُومُ وَالْمُ وَالْمَالُومُ وَالْمُوالُومُ وَالْمُ وَالْمُوالُولُ وَالْمَالُومُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ الْمُعْلِي وَالْمُ وَالْمُ الْمُعْلِقُ وَالْمُ الْمُعْلِقُومُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَ



# الحقيقة ليسُوا إِلَّا رواةَ حديثهم)(٧٩)

آرُويَ عـن الإمام الحسن بن علي العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ أَنَّهُ قَال: «... فَأُمَّا مَنْ كَانَ مِنَ الْفُقَهَاء صَائِناً لَنَفْسه حَافِظاً لدينه مُخَالها عَلَى هَواهُ مُطيعاً لأَمْر مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامِّ أَنْ لَدينه مُخَالها عَلَى هَواهُ مُطيعاً لأَمْر مَوْلَاهُ فَللَّعَوَامِّ أَنْ لَديه مُخَالها عَلَى عَلَى اللَّهَ عَالِم اللَّعَالَة عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه عَهِا الأَئمة عوام الناس إلى بعض عن الروايات التي يُرجع فيها الأئمة عوام الناس إلى بعض خواصهم، كقول الإمام الرِّضا عَلَيْهِ السَّلَامُ لعبد العزيز المهتدي عندما سأله: « إنّي لا ألقاك في كلِّ وقت، فممّ ن أخذ معالى عَلَيْهِ السَّلَامُ : خُذْ عن يونس بن عبد التحدي التحدي فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ : خُذْ عن يونس بن عبد التحدي التحدي إلى التحدي التحديث التحديث

وكقول الرِّضا عَلَيهِ السَّلَامُ لعلتِ بن المستِب الهمداني عندما ساله: « شعّتي بعيدةٌ، ولستُ أصلُ إليك في كلَّ وقت، فممّن آخذ معالم ديني؟ قال عَلَيهِ السَّلَامُ: من زكريا بن آدم القمّي المأمون على الدّين والدُّنيا» (٨١)

المُبِرِّر الثانيِ: المتمثل بقول المدَّعين لعوام الناس: أنت تأخذ قول المرجع وتتبعم وتتبعم وتتبعم وتتبعم وعدو إنسان عادي يصيب ويخطأ؟

لاحظوا المغالطة، يجعلون قول المعصوم في قبال قول المرجع وللأسف تنطلي هذه الشبهة على الكثيرمن المرجع وللأسف تنطلي هذه الشبهة على الكثيرمن البسطاء، فهو يريد أن يلمّح بأن المعصوم يقول شيء والمرجع يقول شيء أخرفي قبال ما قاله المعصوم! فهنا الإنسان البسيط مباشرة يقول: لا، فأنا لا آخذ إلا قول المعصوم وهذا هو الصحيح... ولكن السؤال المطروح هو: همل أن قول المرجع قول لا علاقة له بالمعصوم؟، أم هوناقال لأقوال المعصوم بعد أن استنبط الأحكام الشرعية منها؟

بعبارة أخرى: إنَّ هـ وَلاء يرفضون الاجتهاد، ويرفضون أن يكون هناك مراجع دين، ويرفضون أن يقلدهم الناس، ومن أسباب



رفضهــم لأنهــم يعــدون الاجتهـاد باطــل..

ولكي يتضح المطلب فأننا إذا رجعنا إلى الوقائع التاريخية التصي عدثت في عهد الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَالَّم سنجد إن للصحابة فيها اجتهاد وإن اجتهادهم كان على نوعين:

أولاً: اجتهاد الرأي (اجتهاد باطل): وهو أن يتعرف الصحابي المصلحة في الفعل أو المفسدة فيُفتي وفق ما يرى، وهذا النوع من الاجتهاد لم يتفق عليه بين المسلمين حيث نفاه أئمة أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ وشيعتهم.

والوقائع عديدة منها لما مرض الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمَ قَبِهُ وَعَالَالِهِ وَسَالَمَ قَبِلُم عَديدة منها لله عالى: « أئتوني بدواة وقرطاس أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي) فقال عمر: إن رسول الله قد غلبه الوجع، لا تضلوا بعدي) فقال عمر: إن رسول الله قد غلبه الوجع، حسبنا كتاب الله، وكثر اللغط، فقال النبي صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ: قوموا عني، لا ينبغي عندي التنازع»

تخيلوا أن عمريعارض قول الرسول صَالَّلَهُ عَالَهِ وَعَالَاهِ وَسَالَمُ السذي قَالَ عَنْ الْهُ وَى \* إِنْ هُوَ إِلا وَحْيُ يُوحَى ﴾ (٨٣)، وهنا النوع من الاجتهاد مرفوض حتماً جزماً، فأصحاب الرأي هم الذين يقولون قال الله ورسوله وأنا أقول، أي: أنهم عند الذين يقولون قال الله ورسوله وأنا أقول، أي: أنهم يفتون في دين الله بآرائهم وبحسب ما تمليم عليهم عقولهم، وأهواؤهم، من دون الرجوع إلى كتاب الله وسنة رسوله صلى الله عليمه وآلمه.

وأيضاً من أنواع الاجتهاد الباطل هو القياس الذي يستعمله بعضهم في حال عدم وجود نص شرعي، وهذا مرفوض في مذهبنا، روي أن الإمام الصادق عَلَيْءِ السَّلَامُ قال لأبي حنيفة: «أيهما أعظم قتل النفس أو الزنا؟ قال: قتل النفس، قال الإمام عَلَيْهِ السَّلَامُ: فإن الله عزوجل قبل في قتل النفس، قال الإمام عَلَيْهِ السَّلَامُ: فإن الله عزوجل قبل في قتل النفس شاهدين، ولم يقبل في الزنا إلا أربعة. ثم قال: النفس شاهدين، ولم يقبل في الزنا إلا أربعة. ثم قال أيهما أعظم الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة، قال عَلَيْهِ السَّلَامُ: فما بال الحائض تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ فكيف في حال يقوم لك قياسك؟ اتق الله ولا تقس الدين برأيك» (١٤٨)



(وهـذا النـوع مـن الاجتهـاد هـو الـذي يريـد أن يبينـه المنكـر للتقليـد أو هـو يظـن أن الاجتهـاد فـي مدرسـة أهـل البيـت يعتمـد علـى مثـل هـذا النـوع مـن الاجتهـاد جـهلا منـه أو تجـاهلا ليضـل بـه النـاس)(۱۸) بينمـا علماؤنـا لا يعملـون بهـذا النـوع مـن الاجتهـاد الـذي يقـول بـه النـوع مـن الاجتهـاد الـذي يقـول بـه علمـاء الشـيعة هـو اجتهـاد النـص.

ثانياً: اجتهاد النص (اجتهاد جائز): وهو الاجتهاد في النص، أي: بدل الجهد في النص النص النص القرآني أو الروائي فهو الجتهاد ضمن النص لا خارجاً عنه، فيُفتي وفق ما يفهم، وقد اتفقت كلمة المسلمين على مشروعيته وشرعيته.

ومن الأمثلة لهذا ما ذكره الدكتورعمر سليمان الأشقر في معرض حديثه في كتابه (تاريخ الفقه الإسلامي) وهو في معرض حديثه عن اجتهاد الصحابة: (واجتهدوا في فهم النص، فقد أمرهم الرسول صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّم بالتوجه إلى بني قريظة بعد معركة الرسول صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّم بالتوجه إلى بني قريظة بعد معركة الخندة، وقال: (من كان يؤمن الله واليوم الآخر فلا يصليت العصر إلّا في بني قريظة)، فلما كانوا في الطريق حضر وقتها، لأن وقتها، لأن العصر، فقال بعضهم: يجب أن نصليها في وقتها، لأن الدي أراده منّا الرسول صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّم سرعة النهوض إلى بني قريظة، ولي ما تأخير الصلاة.

وقال فريق آخر: لا نصليها إلا عندما نصل إلى بني قريظة، لأن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أمرنا بذلك.

ففريق نظر إلى المعنى، وفريق نظر إلى اللفظ، ولم يخطي ع الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ واحداً من الفريقين)(٨١)

إذاً الاجتهاد في النص هو بذل الجهد من أجل استخراج الحكم الشرعي من النص القرآني أو الروائي، بعد أن يقفوا عليها وعلى الروايات المعارضة لها، وتمييز الرواية الصحيحة عن غيرها، ومعرفة فيما إذا كانت تعارض القرآن أم لا؟، أفيها حكم كلي أم جزئي؟، أتدل على الاستحباب أم الوجوب؟، على الحرمة أم الكراهة؟ وهكذا.. وهذا العمل



هـو الذي يُسـمى في مدرسـة أهـل البيـت بالاجتهاد.

ومن هنا يتضح أن قول المرجع هو مكمل لقول المعصوم من النواحي التي بيناها، فقول المعصوم والمرجع واحد لا اثنان، فقول المرجع هو قول المعصوم ولكن بلغة معاصرة يفهمها عامة الناس)(١٠٠٠)

ولذا فهذا الادعاء الذي يطرحه بعضهم مرفوض عقلًا وشرعاً.

المُبرِّر الثالث: لا حاجـة لتقليد أحد مراجع الدين، فأنا استطيع أن أعـرف الأحكام الشرعية من خلال الرجوع إلى كتاب الله وروايات أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ !!

#### ويرد عليه:

الله و تنازل عوام الناس عن الفقهاء وتركوا تقليدهم، واحتاجوا لمعرفة بعض الأحكام الشرعية، فمن الذي سيذكر لهم الحكم؟ ، إذا أخذوه من مثير هذه الشبهة فهذا يعني أنهم قلدوه، إذا كيف يطلب -المعارض للتقليد- من الناس ترك التقليد ويجيزه لنفسه؟

وإذا قال هذا قول الإمام المعصوم، فنقول له: إن مرجع التقليد أيضاً يقول هذا قول الإمام والشرع.

القرآن والسنة؛ فهذا يحتاج إلى الاطلاع بكل ما في القرآن والسنة؛ فهذا يحتاج إلى الاطلاع بكل ما في القرآن والسنة؛ فهذا يحتاج إلى الاطلاع بكل ما في القرآن وإلى الآف الروايات المروية عن أهل البيت عَيَهِمُ السَّلَامُ الموجودة في كتب الأحاديث ومنها الكتب الأربعة (الكافي، والاستبصار، والتهذيب، ومن لا يحضره الفقيه)، وهنا تنبع لنا عدة أسئلة؛ إلى أي الكتب سيرجع؟، هل يرجع للكتب جميعاً؟، هل يرجع للقرآن فقط أم للكتب؛ إذا تعارض القرآن مع الرواية ماذا يقددُم؟، وإذا تعارض عاداً يفعل؟، وإذا لم يجد الحكم في القرآن ماذا يفعل؟، وإذا لم يجد الحكم في القرآن ما الحل؛، وإذا لم يجد الحكم في الكتب فما الحل؟، وإذا لم يجد الحكم الما المسائل المستحدثة؟...إلخ (١٨)



فعوام الناس يصعب عليهم استخراج الحكم الشرعي من النص الشرعي أن (بعدت الشقة ما بين عصرنا وعصر التشريع، وقد أضفى هذا البعد، مع ضياع كثيرمن النصوص الشرعية، وتغير لغة وأساليب وأنماط التعبير، ووجود الوشّاعين الذين اختلقوا أحاديث كثيرة وسربوها مع أحاديثنا المعتبرة صعوبات ومعوقات عسرت عملية استخراج الحكم الشرعي، ثمم أضافت مشكلة وثاقة ناقلي الروايات لذلك عقدة أخرى في طريق الساعين لذلك) وغيرها من الأمور. (٨٩)

لـذا إن الوقوف عليها يحتاج إلى تخصص واجتهاد، ومن أجل ذلك اشترط الفقهاء في الفقيه توفُّراً مورحتَّى يصحَّ الرجوع إليه؛ (ففي (الذكرى) للشهيد الأوّل (١٠٠)، قال: (يعتبر في الفقيه أمورثلاثة عشرقد نبّه عليها في مقبولة عمربن الفقيه أمورثلاثة عشرقد نبّه عليها في مقبولة عمربن حنظلة عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « انظروا إلى من كان منكم قد روى حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف أحكامنا، فارضوا به حَكَما، فإنّي قد جعلته عليكم حاكماً؛ فإذ على محكم بحكمنا ولي من قالله استخفّ، وعلينا ردّ وهو رادّ على الله، وهو على حدد الشرك الله استخفّ، اختلفا فالحكم ما حكم به أعدلهما وأفقههما وأصدقهما فضى الحديث وأورعهما».

الأمرالأوّل: الإيمان، لقوله: (منكم)، لأنّ غير المؤمن يجب التثبت عند خبره، وهو ينافى التقليد.

الثاني: العدالة، -لذلك أيضاً- وعليه نبّه بقوله: (أعدلهما).

الثالث: العلم بالكتاب.

الرابع: العلم بالسُنّة، ويكفي منهما ما يحتاج إليه، ولو بمراجعة أصل صحيح.

الخامس: العلم بالإجماع والخلاف لئلا يفتي بما يخالفه.

السادس: العلم بالكلام.

السابع: العلم بالأصول.



الثامــن: العلم باللغــة والنحو والصرف، وكيفية الاســتدلال، وعلــى ذلك دلّ بقولــه: (وعــرف أحكامنا)؛ فــإنّ معرفتها بــدون ذلك محال.

التاسع: العلم بالناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، والظاهر والمسؤوَّل، ونحوها ممّا يتوقّف عليه فهم المعنى والعمل بموجبه، كالمجمل والمبيّن، والعامّ والخاصّ.

العاشر: العلم بالجُرح والتعديل، ويكفي الاعتماد على شهادة الأولين به، كما اشتملت عليه كتب الرجال، إذ يتعذّر ضبط الجميع مع تطاول الأزمنة... وإلى ذلك أشار بقوله: (وروى حديثنا).

الحادي عشر: العلم بمقتضى اللفظ لغة وعرفاً وشرعاً.

الثاني عشر: أن يعلم من المخاطب إرادة المقتضى إن تجرّد عن القرينة، وإرادة منا دلّت عليه القرينة إن وجدت، ليثق بخطابه، وهدو موقوف على ثبوت الحكمة.

الثالث عشر: أن يكون حافظاً، بمعنى أنّه أغلب عليه من النسيان؛ لتعذّر درك الأحكام من دونه..)(۱۹)

ولذا لا يحق لغير المجتهد شرعاً أن يستنبط الأحكام الفرعية ويفتي بها؛ لأن هذا يدخل في باب القول بغير علم المنهي عنه شرعاً، قال تعالى، ﴿ وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلا ظَنَّا إِنَّ الظَّنّ لا يُغنِي مِنَ الحّقِّ شَيعًا ﴾ (١٩)، وهذا الأمرسيقوده إلى نتائج وخيمة، روي عن أبي جعفر عَيْهِ السَّلَامُ: « مَن أفتى النّاس بغير علم ولا هدى من الله لعنته ملائكة الرّحمة وملائكة العذاب، ولحقه وزرُ مَن عمل بفتياه » (٩٢)

المُبرِّر الرابع: أن الاجتهاد والتقليد لـم يكـن موجوداً فـي زمـن الرسـول وآلـه عَلَيْهِمُّالسَّلَامُ، لـذا كيـف جـاز لنـا أن نقلـد المراجع؟

الجواب: حينما نستقرئ كتب السيرة والتاريخ وغيرها نجد أن التقليد كان موجوداً في زمن الرسول وآل الرسول عَلَيْهِمُالسَّلَامُ، ويمكن بيان ذلك بهاتين النقطتين:



# أولاً: التقليد في زمن الرسول صَا لَاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ

فقد بدأ التقليد الشرعي، بوصفه ظاهرة شرعية اجتماعية، في عهد رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ ثَلَهُ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ ثَلِهِ وَسَلَّمَ ، وبتخطيط منه صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ قُصَم بتطبيقه من قبَل المسلمين بمرأى ومسمع منه صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ وتحت إشرافه وبإرشاده.

وتمثــل هــذا فــي الأشـخاص الذيــن كان ينتدبهــم صَالَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمَ للمُعاكِـن للم المهمـة تعليــم الأحـكام الشــرعية فــي البلــدان والأماكــن التــى أســلم أهلهـا فــى عصــره.

ومن هذا بَعْثِهِ صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَآلِهِ وَسَالَمَ مصعب بن عمير إلى المدينة المنورة، و معاذ بن جبل إلى اليمن.

فقد كان المسلمون في هذه ألاماكن النائية عن مقر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ ، يتعلمون الأحكام من هولاء الصحابة المنتدبين لهم و المبعوثين إليهم، ويعملون وفق ما يتعلمون منهم.

وكان المسلمون عندما يحتاجون إلى معرفة حكم شرعي للعمل به يسألون هولاء ويجيبونهم ويعملون وفق ما يفتونهم به.

(سُكِل أستاذنا السيد الخوئي السوال الآتي: متى وجب التقليد على المسلمين؟

وهـــل كان المســلمون أيــام الأئمــة مقلديــن، خصــوصاً أولئــك الذيــن كانــوا فـــى مناطــق بعيــدة عــن الأئمــة؟

فأجاب: التقليد كان موجوداً في زمان الرسول صَالَّلتَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ وَزمان الأئمة عَلَيْهِ مَاللَّهُ عُلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ وَمَان الأئمة عَلَيْهِ مَاللَّهُ لأن معنى التقليد هو: أخذ الجاهل بفهم العالم، ومن الواضح أن كل أحد في ذلك الزمان لم يتمكن من الوصول إلى الرسول الأكرم صَالَّلتُهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ أُو أُحد الأئمة عَلَيْهِ مَاللَّمَ وَأُخْذِ معالم دينه منه مباشرة) (٩٤).



### ثانياً: التقليد في زمن الأئمة المعصومين عَلَيْهِمُ السَّالَامُ

أما الأئمة عَلَيْهِمْ السَّلَامُ فقد أرجعوا شيعتهم إلى المتخصصين في معالىم الدين، وهناك جملة من الروايات استدل بها على حجية الفقيه، ومنها روايات الأمر بالإفتاء والإرجاع إلى آحاد الفقهاء والعلماء، ونذكر منها ما يلى:

ا. قول الإمام الصّادق عَلَيْهِ السَّكَمُ لأبان بن تغلب: « اجلس في مسجد المدينة وأفت النَّاس، فإنَّي أحبُّ أن أرى في شيعتي مشاك ». (٩٥)، ومن الواضّح: أنّ جواز الإفتاء يلازم جواز العمل سه.

الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ يقول: «ما أحد أحيا ذكرنا وأحاديث أبي عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ، وبريد إلّا زرارة، وأبو بصيرليث المرادي، ومحمد بن مسلم، وبريد بن معاوية العجلي، ولولا هولاء، ما كان أحد يستنبط هذا، هولاء حقّاظ الدين، وأمناء أبي عَلَيْهِمُ السَّلَامُ على حلال الله وحرامه، وهم السابقون إلينا في الدنيا، والسابقون إلينا في الأخرة». (١٩)

٣. عـن عبد اللّه بن أبي يعفور، قال: قلت لأبي عبد اللّه عَلَيْهِ السّهُ عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه عَلَيْهِ اللّه الله عَلَيْهِ اللّه الله عَلَيْهِ الله الله عندي كلّم ويجيء الرجل من أصحابنا، فيسالني، وليس عندي كلّم يسالني عنه، قال: فما يمنعك من محمّد بن مسلم الثقفي؛ فإنّه قد سمع من أبي، وكان عنده وجيهاً ». (٩٥) ك. روي عن أحمد بن إسحاق، عن أبي الحسن عَلَيْهِ وَاللّهُ قال سالته وقلت: من أعامل؟ وعمّن آخذ؟ وقول من أقبل؟. فقال: «العمري وقلت: من أعامل؟ وعمّن آخذ؟ وقول من أقبل؟. فقال: وسالت أبا يقول. فاسمع له! وأطع! فإنّه الثقة المأمون». قال: وسالت أبا يقول. فاسمع له! وأطع! فإنّه الثقة المأمون». قال: وسالت أبا نفهم من الروايات إن أئمتنا الأطهار عَلَيْهِ وَاللّهُ قد أحالوا الناس إلى بعض الرجال الثقات الراويين لأحاديث أهل



البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ كوسطاء ليأخذوا منهم معالم الدين، لذا تيارة ذكروا الفقيم بالأسم كما ذكرنا ذلك في الروايات السابقة، وأخرى لم يذكروا اسم الفقيم بيل أمروا الناس بتقليد الفقيمة وأخرى لم يذكروا اسم الفقيمة من الشروط، تمهيداً للغيبة الكبرى، فقد روي عن الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ: «. فَأُمَّا مَنْ كَانَ مِنَ الْفُقَهَاء صَائِناً لنَفْسه حَافِظاً لدينه مُخَالِفاً عَلَى هُواهُ مُطِيعاً لِأَمْرِ مَوْلَاهُ فَلِلْعَوَامُّ أَنْ يُقَلَدُوهُ مُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَلِلْعَوَامُ أَنْ يُقَلَدُوهُ مُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ فَلِلْعَوَامُ أَنْ يُقَلَدُوهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاهُ فَلِلْعَوَامُ أَنْ يُقَلَدُوهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ اللَّ

ولولا هذه النصوص التي رواها الإمام العسكري لشيعته لضاعوا كلهم في زمن الغيبة، ولكن شاء الله أن يولد هذا الإمام في الثامن من شهر ربيع الثاني سنة ١٣١ه، في المدينة المنورة ليكون مناراً للأمة، صاحب الألقاب العديدة ومنها: الناصح، والمفتاح، والنقيّ، والمرتضى، والمتوكّل، وكان يخفي ذلك ويأمر أصحابه أن يُعرضوا عنه؛ لأنّ لقب الخليفة آنذاك كان النقيّ والزكيّ.

نشاً وتربّى الإمام في ظلّ أبيه الإمام على الهادي عَلَيْهِ الإمام على الهادي عَلَيْهِ السّامُ السّدي عُرف بغزارة علمه وزهده وجهاده. حيث عاش معه ثلاثاً وعشرين سنة وأشهراً، فكان كآبائه في العلم والعمل والجهاد والدعوة إلى الإصلاح في أمّة جدّه محمّد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ يَأْمُ لَهُ عَلَى المنكر، ويربّي أصَلَّا الله وَسَلَمَ عَلَى مَكارِم الأخلاق، وقيم الإسلام.

هذا الإمام المعروف بسه منزلته ومقاماته وعبادته المخلصة لله تعالى، أثارت-هذه الكمالات- الحقد والحسد في قلوب الطواغيت الجبابرة لذا أراد العباسيون التضييق على الإمام عَيَهِ السَّرَمُ وهو في السجن فأمروا آمر السجن بذلك فأجابهم: «ما أصنع به، وقد وكلت به رجلين شرّ من قدرت عليه، فقد صارا من العبادة والصلاة إلى أمرعظيم»، ثم أمر بإحضار الموكلين به فقال لهما: «ويحكما ما شأنكما في أمر هذا الرجل» ؟ فقالا له: «ما نقول في رجل يصوم نهاره، ويقوم ليله كلّه، لا يتكلّم، ولا يتشاغل بغير



العبادة، فإذا نظر إلينا ارتعدت فرائصنا، وداخلنا ما لا نملكه من أنفسنا» (١٠٠٠)

ولذا نبارك لصاحب العصر والزمان عجل الله تعالى فرجه الشكريف ولجميع مراجعنا الكرام وللأمنة الإسلامية جمعاء ذكرى ولادة الإمام الحسن العسكرى عَلَيْهِ السَّلَامُ

فــسلام الله عليــك يــا أبــا ﷺ الحســن بــن علــي يــوم ولــدت ويــوم مــت ويــوم تبعــث حيــا

#### قال الشاعر:

غسل النورُ للأنام دجاها كبُّرالمسجدُ العتيق وطوبى كبُّرالمسجدُ العتيق وطوبى لا تلمني بفرحتي لإمام لاتلمني فالعسكري شفيعُ مثلُ كف الجواد مثلُ علي مثلُ جد الرضا يكون صدوقاً كيف لا أنتشي بحب إمام أن خير النفوس نفس أذاعت غيرإني أبيح سري لبيت قبل خلق الأكوان كانوا وجودا ياعليُّ يافياطمٌ ياحسينُ عبدكم جاء والصحائف سودُّ عبدكم جاء والصحائف سودُّ

يــوم نجــل الهــادي أنــار فناهــــا فرحــــا بالـــذي أقـــام لواهــــا والدُّ للذي يـــُـقـــيم علاهــــا مثــلُ موســـى والسيـــدين وطه مثــلُ من يبقــر الهدى بضياهــــا وخصــالَ الســجاد كان حواهـــا فيضه عم سهـــلـــها ورباهـــا فيضه عم سهـــلــها ورباهـــا لحبيــب مــن جمرهــا ولضاهـــا ونفـــوس صــاغ الإلـــه نـــداها ونفــوس صــاغ الإلـــه نـــداها نــور حــق للعالميــن براهـــا نــور حــق للعالميــن براهـــا عايــــدُ الله يانجـــوم سماهــــا خجـــلُّ أن يـــرى الكـــرام تراهـــا خجـــلُّ أن يـــرى الكـــرام تراهـــا



#### شعر شعبي للشاعرابواحمد الحداد المسعودي:

على ابساط الفرح طاير وأغني ابشوك
والمولود كرب ساعته بفجته
وبكلوب الموالي مراكص الجلمات
والنسوان بهلاهل محبه وشوك تنتظرّه
نعيّد الوادم ابسمات هـذا وذاك
ابهوسات الضمير جذورّه المخضرّه
بنفحات المسك وعطر طيب الـكاع
والعنبر نسيم ايغازل الحّه
ببشارة ولينه الهادي للخلّن
يخط نـورّه الـولادة العسـكري بيمنـاه
وبصلبه الحنيـن اويــاه للعتــره

يشيله ويحضنه بجفه ويناغي الـروح أبوه ايمايزه بجده النبي المختار ويبـشرّه ويختــم بالعهــد للشــيعه تتلــكاه

وتنصـره بزمـن وتواكـب ابنصـرّه

هــذا بــن الفحــول وجــده داحــي البــاب

معروف النسل موصول بالأصلاب للزهره

ما تخفه الحقيقه أسـراره بميــلاد

سامرہ بدھےرہ سنیےن لے تطتہ

يتمايــز حســن وبوجــه نــور حســين

شاراته الكبرم وعمامتيه الخيضره

شاله اعليه المتين يبتلابس بجلباب

هيبـة طـول بعيونـه صبـر فجــرّه



بسنونه البياض يلالى بالوجلنات

تسجدله النجـوم إيدنــه الكمّــه يبشــر الــوادم ابطيبــه ويفيــض أنــوار

بعيونه التلاوه اتسبح وتقته

يله ويه الولاده كلوبكم ختفيض

إيمان وبذرهـــا يكبّــر الشـجره

لا تبكـه بزمـن منشـاره حـد وسـيف

والذباح ويانه يصنف كتبره

اذن واوينه بعيونه طبع للذيب

يغدر عشرته ويشرمخ بظفره

اذا هدمـوّ جـدار منــارته الأرجــاس

ماهدموّ ركنه ويانه وبتاريخ بالحضرّه

روح الكبتــــه وأقــره الملامــح

زين تلكاه برسمه الشيعى يتخرّه

وميخاف المنايه ايسابك برجليه

يـدرى وياكـم اشــما صــار وشيجــــرّه

يحـط روحـه نـذر ميســــــّـم الأرهـــاب

وبهاى الرساله ايثبت ابحبره







شهادهٔ السيدهٔ الزهراء (عليها السلام) على رواية الأربعين يومًا



#### المناسبة

## شهادة السيدة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّكَرُمُ على رواية الأربعين يومًا

# القصيدة للشاعر السيد صالح الحلي

وأذلتُ قلبيَ من جفوني أدمُعا أن تُضربَ الزهراءُ ضربا موجعا فكأنما أوصى بها أنْ تُقطَعا فكأنما أوصى بها أنْ تُقطَعا فعلاله عرشُ الإله تضعضعا ميراثِها فابتُ قُ منها أجمعا ومن البتولِ الطهرِ رضَّوا الأضلعا قد آن لولا عصرُها أن يوضَعا لولا الوصيةُ لم يُهرولُ طيِّعا خلوا ابنَ عمي اولاً كشفُ للدعا بالضرب منها متنَها كي ترجعا بالضرب منها متنَها كي ترجعا ياللهدى من غُصَّةِ لن تُجرعا(۱۰۰)

لمصائب الزهرا هجرتُ المضجعاً أفكان من حكم النبيِّ و شرعِه أوصى الإله بوصل عترة أحمد الله ما فعلوا بال نبيِّهم الله ما فعلوا بال نبيِّهم أبدوا عداوتهم لها وعَدوا على قصادوا عليا بعده بنجاده وضعت وراء الباب حملا لم يكن ومضوا بكافلها يُهرولُ طَيِّعا ومضوا بكافلها يُهرولُ طَيِّعا حرجت تَعثَّرُ خلفهم تدعوهم رجعوا إليها بالسياط فسودوا كلم أضمرت من علَّة وتجرعت



#### (مجردات)

او مـن ضربتـه للـكاع ذبنـي امـن النـاس مـا واحـد حشـمني وين انته رحت يابويه عني ماتشوف گوم المرمرتنيي الكسرت اضلوعي او سگطتني وامن البچه اعليك امنعتني (۱۰۱)

آمــر علــی عبــده ضربنــي اولا انكسـر گلبه اولا رحمنـي



# المحاضرة الثالثة فاطمة وليلة القدر

#### روي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ السَّارَهُ:

### «من عرف فاطمة حقّ معرفتها فقد أدرك ليلة القدر»(٢٠٠١)

في هذا الوجود الرحب ظاهر وباطن، أي هنالك شيء آخر غير ظاهر الحياة الدنيا الذي نعيشه، بل حتى الفضاء مليء بالأمواج الصوتية والكهربائية، والأشعة الضارة والنافعة فنحن نعتقد بها رغم أننا لا نراها، وأيضاً هذا الوجود ظاهره الحياة الدنيا، وباطنه الآخرة ولكننا غافلون عنها، قال تعالى: ﴿ يَعْاَمُونَ ظَاهِرًا مِّنَ الْخُيرَةِ الْمُ عَنِ الآخِرَةِ هُمْ غَافِلُون ﴾(١٠٠)

وهذا الباطن يخبرنا عنه الله تعالى في القرآن وعلى لسان أنبيائه ورسله، فالسلوك الذي نمارسه له له ظاهر وباطن كالغيبة ظاهرها مجرد كلام، ولكن باطنها يتجسد بأكل لحم المستغاب، قال تعالى: ﴿ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ كُمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾ (١٠٠) والموجودات كالقرآن له ظاهر وباطن، روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ : « إن للقرآن ظهراً وبطنا ولباطنه بطناً إلى سبعة أبطن ». (١٠٠)، وقد فسر الإمام على عَلَيْهِ السَّلَمُ الباطن بقوله: « فالظاهر السلوة والباطن الفهم ». (١٠٠)

بـــل حتــــى للأمكنـــة والأزمنـــة ظاهـــر وباطـــن، فليلـــة القــدر ظاهرهــا ظــرف زمانــي مختــص بإحــدى ليالـــي شــهر رمضـان تبــدأ بغــروب الشـــمس وتنتهــي بطلــوع الفجــر، ولكـــن الإمــام الصــادق عَلَيْهِ السَّلَامُ يذكــرلنــا باطــن هــذه الليلــة بقولـــه: « إنــا أنزلنــاه فـــي ليلـــة القــد، الليلــة فاطمــة ». (١٠٨)





### مباحث الرواية الشريفة

## المبحث الأول: المعرفة، ومراتبها

هناك روايات عن أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ تذكربان هناك علاقة بين ليلة القدر والسيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ، منها الرواية محل البحث، وقبل أن ندخل في تفاصيل هذه العلاقة لنقف على بعض المفردات الغامضة ومنها مفردة (المعرفة) التي على بعض المفردات الغامضة ومنها مفردة (المعرفة) التي ذكرها الإمام الباقر عَلَيْهِ السَّلَامُ في بداية الحديث بقوله: (من عَرف فاطمة حقَ معرفتها) ذلك معناه إنّ فاطمة حقَ معرفتها)، فقوله: (حق معرفتها) ذلك معناه إنّ للمعرفة مرتبة هي (حق المعرفة، وما هي مراتبها؟

الجواب: قد يعتقد بعضهم أن المعرفة تعني تحصيل العلم المختص بفاطمة وسيرتها ومقاماتها، ولكن المعرفة لا تعني المختص بفاطمة وسيرتها ومقاماتها، ولكن المعرفة لا تعني العلم، لكون العلم ما هو إلا مقدمة لتحصيل المعرفة، فالعلم لا يرتقي لرتبة المعرفة إلا بالاعتقاد والتصديق القلبي المستلزم للعمل، عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «لا يقبل الله عمل الا بعمل، فمن عرف دلّته المعرفة على العمل، ومن لم يعمل فلا معرفة له ...». (١٠٠)

فما الفائدة من أن تكون لدينا علوم كثيرة عن أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ولكننا غير معتقدين بها ولا نعمل بها? لذا فالمعرفة مرتبة أعلى من العلم لأنه يضاف إليها الاعتقاد والتصديق السذي يستلزم منه العمل.

وأمــا مــا يتعلـــق بمراتــب المعرفــة فهــي علـــى ثلاثـــة أنحــاء: جلاليـــة وجماليـــة وكماليـــة.

١- المعرفة الجلالية، وَ هِــيُ معرفــة أبعــاد الشــيع وَرســمه وَهيكلــه، مثــال ذلــك المنبــرمــن طــول وَ عــرض وَ شــكل... بينمــا لمــا نريــد أن نعــرف الزَّهــراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَمُ بِـــالمعرفة



الجلاليــة فعلينـا أن نعــرف حسـبها ونسـبها، بنــت مَــنُ؟، وحليلــة مَــنُ؟، وحليلــة مَــنُ؟، والأحــداث مَــنُ؟، وأمّ مَــنُ؟، تاريــخ ولادتهـا وشــهادتها، نعــرف سـيرتها والأحــداث التـــي عاشـــتها، ومــا يتعلــق بجوانــب حياتها...اللــخ، وَ هـــذه أدنـــي المعرفـــة.

1-11عرفة الجمالية، وهي المعرفة بيضل الشيء و مقامه، فلو نطبق هذه المعرفة على نفس مثال المنبر فسوف نتعرف نطبق هضل المنبر فسوف نتعرف على فضل المنبر ومقامه وأهميته، فلو سائلت أحداً: مَا هو المنبر؟، سيقول: (كرسي عال يُرتقى إليه بسلّم، مصنوع من الخشب المزخرف بشكل جميًا). أما لو سائلت الموالي عن المنبر سيعده شيئاً مُقدساً؛ لأن العلماء يرتقونه ويذكرون لنا النصوص الشرعية المقدسة.

ولوطبقّنا على السيدة الزهراء عَلَيْهَا السَّرَمُ المعرفة الجمالية فهي تتحقق بمعرفة وضائلها وكراماتها ومقاماتها ومنزلتها عند الله عَزَّقِجَلَّ والرسول والأئمة الأطهار عَلَيْهِمَّالسَّلَامُ ..إلـخ

٣-العرفة الكمالية، وَهِ عِيْ أَرقَ عِيْ أَنَ وَالْمَعِرِفَ هَ، وَهِ عِيْ: أَن تعرف وَتُ درك هدف الشَّيع وَ الغاية منه، والسرمن وجوده، كأن أقول في مثال (المنبر): المنبر لولاه لما عُبِد الله؛ لأن المنبرهو السني مثال (المنبره المسَّالَةُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْمِوْسَلَةُ وَالله الرسول عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ وَارتقى عليه الصَّالِقَةُ عَلَيْهِ وَعَلَى الله وَسَروا للناس معالم ديننا، فاخرجونا من العلمات إلى النور، وعلى هذا لولاهم لما فأخرجونا الهدف الذي خلقنا من أجله وهو العبادة.

وأما المعرفة الكمالية للزهراء عَلَيْهَا السَّلَمُ فهو أن نعرف الغاية والهدف من وجودها المقدس، وَلَمَ خلقها اللَّه عَزَّيَجَلَّ، وما هو سربركتها بيننا..إلخ، فالمعرفة الكمالية تبيّن العلّة والغاية من وجود الشرع.

بعــد أن عرفنــا مراتــب المعرفــة، نســاًل: بــاًي مرتبــة مــن المعرفــة الفاطميــة يســتطيع الإنســان أن يــدرك ليلــة القــدر؟

الجواب: المعرفة الكمالية، لقول الإمام الباقر عَلَيْهِ السَّارَمُ (حق



معرفتها) أي: بأعلى مراتبها، بينما المعرفة الجلالية والجمالية والجمالية تعدمة مقدمة للمعرفة الكمالية لتكامل الإنسان وإدراكه لليلة القدر وحقيقتها وَ أسرارها.

# المبحث الثاني: علاقة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بليلة القدر

الســـؤال المهــم فــي هــذه المحاضــرة هــو: أن الإمــام الباقــر عَيْهِ المحاضــرة هــو: أن الإمــام الباقــر عَيْهِ السَّرَمُ بقولــه: «مــن عــرف فاطمــة حــق معرفتهــا فقــد أدرك ليلــة القــدر». فيــه دلالــة علــى وجــود علاقــة بيــن فاطمــة وليلــة القــدر؟

الجواب: هناك رأيان يذكرهما العلماء وهما:

## الرأي الأول: وجود علاقة تشابه بين فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وليلة القدر

إن الــرأي الأول الــذي يذكــره العلمــاء هــو أن العلاقــة بيــن فاطمة وليلــة القــدر هــي علاقــة المشــبّه بالمشــبّه بــه، وللتوضيــح نقو ل :

في البلاغة أحياناً نستخدم أسلوب التشبيه بأن نعقد مماثلة بين أمرين أو أكثر، في حال اشتراكهما في صفة أو أكثر، مثال ذلك: رأيت رجلًا شجاعاً يقاتل قتال الأبطال، فهنا جازلي أن أشبهه بالأسد لاشتراكهما في صفة فهنا جازلي أن أشبهه بالأسد لاشتراكهما في صفة الشجاعة، كأن أقول: (إنه كالأسد) أو أحذف أداة التشبيه حرف الكاف وأقول: (إنه أسد).

ولما نأتي إلى ليلة القدروفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ نجد أنهما يشتركان في بعض الخصائص والصفات، فلذا صح تشبيه ليلة القدر بفاطمة، كما روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إنا أنزلناه في ليلة القدر، الليلة –أي ليلة القدر فاطمة » (١٠٠)



#### 

الجواب: لقد ذكر العلماء عدة أوجه للتشابه نذكرمنها ما يلي:

أولاً: ي كليهما - ليلة القدر وفاطمة ع- سرٌ مستودع: فلما نأتي إلى فاطمـة الزهـراء عَلَيْهَا السَّلامُ نجـد أن لها سراً مستودعاً، فحينما ندعـو بهـذا الذكـر(الل مصـل علـى فاطمـة وأبيها وبعلها وبنيها والسـرالمستودع فيها ...) فهـو إشارة إلـى ذلـك السـرالمـودع عندها

وأيضاً (في ليلة القدر سرعظيم لا يعرف إلا المقربون الذين امتحن الله قلوبهم للإيمان والتقوى، فليلة القدر وفعها رفعها الباري عزوجل وجعلها خيراً من ألف شهروفيها تشويق لذيذ لمعرفة ذلك السرالمكنون في أعماقها، ﴿ وَمَا أَدْرَاكَ مَا لَيْلَةُ الْقَدْرِ ﴾ (١١١).

إن معرفة ليلة القدر تفوق الإدراك البشري العادي أي أنها تفوق إدراك سائر الناس من السواد الأعظم فانه لا بد أن يكون فيها سرعظيم، والسريقتضي معرفته استيعاباً كاملًا لمعنى ليلة القدر والغاية التي نزلت ليلة القدر من أجلها ومن أجل تحقيقها في الأرض)(١١١)

فعبارة ﴿وَمَا أَدْرَاكَ ﴾ تستخدم لكل أمرعظيم فيه أسرار مخفية مجهولة لا يمكن إدراكها، كما هو الحال مع مخفية مجهولة لا يمكن إدراكها، كما هو الحال مع يصوم القيامة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ (١١٠)، وقوله: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ ﴾ (١١٠)، فالجنين الذي في بطن أمه لو أخبرته بأن هناك دنيا ستخرج إليها أوسع من مكانك، وفيها نور وأناس كثروطبيعة خلابة، فعقله لن يدرك ما تقول، وكذلك الحال مع عدم إدراكنا لأسرار ليلة القدر.

إذاً لكون فاطمة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ اشتركت مع ليلة القدر



في أن لكل منهما أسراراً، لذا صحّ أن نشبه ليلة القدر بفاطمـة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ .

رُبِّ تساؤل يرد: ما معنى السر المستودع عند فاطمة عَيْهِ السَّلَامُ ؟

الجواب: (لـم نـر روايـة عـن الأئمـة عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ تشـرح هـذا السـر (السـر المسـتودع فيهـا) نعـم، يمكن أن يقال في معنى (السـر المسـتودع فيهـا) عـدة احتمالات:

ا \_\_\_ (السرالمستودع فيها) إشارة إلى الأئمة من ولدها عَلَيْهِمْ السَّلَامُ

٢ ــ (السر المستودع فيها) إشارة إلى ولدها المحسن عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ.

٣ \_\_\_ (السرر المستودع فيها) إشارة إلى المهدي المنتظر عَلَيْهِ السَّلَامُ وأنه من ذريتها.

٤ ــ (السر المستودع فيها) إشارة إلى مظلوميتها.

٥ \_\_\_ (السر المستودع فيها) إشارة إلى كونها حلقة وصل بين النبوة والإمامة)

ثانياً: كلاهما وعاء وظرف زماني لنزول كل القرآن الكريم: من المعلوم أن القرآن نزل على الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّآلِهِ وَسَلَّمَ في ليلة القدر، قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنَرُلْنَاهُ فِي ليلة القدر، قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنَرُلْنَاهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْرِ ﴾ (١١١). وكذلك الحوراء الإنسية فاطمة الزكية، فإن قلبها ظرف مكاني وروحاني، وصدرها وعاء إلهي للقرآن الكريم والمصحف الشريف، وأنها كانت مُحدّثة تحدثها الملائكة، فهي وعاء للإمامة وللمصحف الشريف. (١١٧)

وللتوضيح: فلقد وردعن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ: «إِن فاطمة بضعة منى». (١١٨)

ما معنى بضعة منى؟، النبى صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «حسين مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «حسين من حسين». (۱۱۱)، وقال: «إن عليا منى وأنا منه». (۱۱۰) ولكن فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ عبَّرعنها بتعبير آخر: «إن فاطمة بضعة منى». (۱۱۱)



فالرسول صَالِّللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالِآلِهِ وَسَالَمَ لِسم يقل (فاطمة مني) مثلما قاله في الإمام الحسين والإمام علي عَلَيْهِ مَا لَسَلَامُ عَلَيْهِ مَا النهراء خصها بتعبير «فاطمة بضعة مني».

البضعة هي: القلب، يعني فاطمة قلبي... قلبي يتمثل في فاطمة، بما أن فاطمة قلبه «صلوات الله وسلامه عليه وآله» فاطمة، بما أن فاطمة قلبه «صلوات الله وسلامه عليه وآله» فهذا يعني ما أودع في قلبه أودع في فاطمة، وقد أودع الله في قلب الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ القرآن الكريم قال تعالى: ﴿ رَبَّلُ فِي الرُوحُ الْأُمِينُ \* عَلَى قُلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنذِرِينَ ﴾ (١١١)

كيف أودع في القلب؟، لم يودع مجرد ألفاظ وسور وآيات، فك شخص يحفظ القرآن أصبح القرآن في قلبه مجموعة ألفاظ وآيات وسور، وهذه الميزة يشترك فيها المؤمنون والأئمة، وليست مختصة بالزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ ؟!

ولذا كي نفهم بماذا أُختصت الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ يجب أن نعرف أن القررآن له وجودان، الأول هو (الوجود المُلْكي المادي)، أي: مجرد القساط وسور وآيات، ولكن الوجود الثاني هو (الوجود المَلَكُ وتي النوري)، وهو عير الوجود اللفظي، قال عنه تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا مَّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا مَّهُ دِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عَبَادِنَا﴾ (١٣١)

إذا فهمتم ذلك ستفهمون أن فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ الشَّرَكُ تُ النَّرِ الْمُ الشَّرِكُ السَّرِكُ المُ



الكريم، ولذا صحّ أن نشبهها بليلة القدر.

ثالثاً: كلاهما الفاروق: فليله القدريُف رَقُ كل أمر أحكمه الله خلال السخة، قصال تعالى: ﴿ أَن َلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ وَإِنّا كُنّا مُندِّرِينَ \* فِهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١٢٠)، أي: يفرق ما يحدث فيها من الأمور الحتمية فيرها، وينزل بها روح القدس على إمام الزمان وحجة الله على الخلق، وأن الإيمان بليلة القدر فارق بين المؤمن والكافر كذلك بفاطمة الزهراء الطيبة الطاهرة المطهرة يفرق بين المؤمن والكافر الحيق والباطل، والخير والشر، والمؤمن والكافر، والكافر، والمؤمن والكافر،

لكون الله يرضى لرضاها ويغضب لغضبها فصاركل من تولاها وأطاعها مؤمن، وكل من تبرأ منها وعاداها كافر، فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ أنه قال لفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ: إن الله ليغضب لغضبك ويرضى لرضاك. (۱۳۱)

ورغهم أن هذا الحديث مروى في كتب الفريقين، إلا أن بعضهم يستكثره على فاطمة عَلَيْهَاٱلْسَّلَامُ، وإليكم الرد الذي رواه الإمام الصادق جعف ربن محمد، عن أبيه، عن على بـن الحسـين، عـن الحسـين بـن علـي، عـن علـي بـن أبـي طالب عَلَيْهِمْ السَّلَامُ عـن رسـول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الِهِ وَسَلَّمَ أنـه قَـال: « يـــا فاطمـــة إن الله تبـــارك وتعالـــى ليغضـــب لغضبــك، ويرضــــى لرضاك » قال: فجاء صندل فقال لجعف ربن محمد عَلَيْهِمَا السَّلَامُ يا أبا عبد الله إن هـ ؤلاء الشباب يجيئونا عنا بأحاديث منكرة فقال له جعف رعَلَيْهِ السَّلامُ: وما ذاك يا صندل، قال: جاؤونا عنك أنك حدثتهم أن الله ليغضب لغضب فاطمة ويرضى لرضاها؟ قال: فقال جعف رعَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: يا صندل ألستم رويتم فيما تروون أن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضب عبده المؤمن، ويرضى لرضاه؟ قال: بلني، قال: فما تنكرون أن تكون فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ مؤمنة يغضب الله لغضبها ويرضي لرضاها، قال: فقال له: الله أعلى حيث يجعل رسالته » (١٣٢) وبالتأكيد أن الله يرضى لرضى المؤمن ويغضب لغضبه إذا



كان على حق، ولكنه لا يرضى عنه إذا كان على باطل، وبما أن فاطمة الزهراء عَلَيْهَاالسَّلامُ معصومة ومطهّرة من قبل الله سُبْحَانهُ وَتَعَالَى، قلل تعالى : ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ فَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (١٣٣١)، لذا الله يرضى لرضاها ويغضب لغضبها بشكل مطلق.

رابعاً: كلاهما مباركان: إن البركة بمعنى النماء والزيادة والخير المستمر والمستقر الدائم والثابت وما يأتي من قبله الخير المستمر والمستقر الدائم والثابت وما يأتي من قبله الخير الكثير (١٣٤)، فليلة القدر ليلة مباركة، قال تعالى: ﴿ إِنَا أَنَرُلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارِكَةٍ ﴾ (١٣٥) لكونها خيراً من ألف شهر، ويضاعف فيها العمل والثواب كل واحد بألف أو أكثر، ويضاعف فيها عدد العتقاء من النالي والدعاء فيها مستجاب أكثر من غيرها من الليالي والأيام، وغيرها من مصاديق البركة.

خامساً: كلاهما فيه تأويل: أغلبنا سمع ما وردعن الإمام العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نحنُ حُجنُج اللِّه على خلقِه، وجدَّتُنا فاطمة حجّنةُ اللِّه علينا»(١٣٨)



#### ولكن كيف تكون فاطمة حجّة عليهم؟

الجواب: لأن السيدة فاطمة أودع الله عندها تأويل القرآن في مصحف فاطمة ليسس قرآناً في مصحف فاطمة ليسس قرآناً ولكنه تأويل القرآن -كما في بعض الروايات -، حيث نزل ملك يحدثها ويسليها بعد وفاة أبيها المصطفى، كما نزل ملك على مريم وتحدّث معها قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَائِكَةُ يَا مَرْيُمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاكِ وَطَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاء الْعَالَينَ ﴾ (١٣٩)، وما أَمُلائِكَةُ يَا مَرْيُمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفَاكِ وَطَّرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاء الْعَالَينَ ﴾ (١٣٩)، وما نزل على الزهراء عَلَيْهَالسَّلَامُ من قبل الملائكة تأويل القرآن، فتأويل القرآن، فتأويل القرآن وصل إليها عَلَيْهَاالسَّلَامُ ومنها وصل إلى علي والسي بقيدة الأئمة المعصومين.

إن علـم تأويـل القـرآن نـزل عليهـا تشـريفاً لهـا، وشـاءت حكمتـه أن يجعـل أهـل البيـت عَلَيْهِماً لسَّلَامُ محتـاج إلـى البعـض الأخـر، الزهـراء تحتـاج إلـى علـي لأن علـياً إمامهـا، إمـام زمانهـا، وحجـة عليهـا، وعلـي يحتـاج إلـى فاطمـة فـإن فاطمـة معـدن لعلـم التأويـل الـذي تلقـاه علـي وأهـل البيـت مـن فـم فاطمـة عليهـا وعَلَيْهِمُالسَّلَامُ.

إذاً بما أن القرآن له تأويل وله تنزيل، تنزيل على نبينا محمد صَلَّاللَّهُ عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ لذلك صح مَلَّاللَّهُ عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ لذلك صح أَن يقال: ﴿ إِنَّا أَنَزُلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ وأن ليلة القدر فاطمة. (١٤٠)

سادساً: كلاهما فيه تقدير: كما هو معلوم أن ليله القدر هادساً: كلاهما فيه تقدير: كما هو معلوم أن ليله القدر هي المعني التقديد، قال تعالى، ﴿ فِهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِمٍ ﴾ (١٤١)، بمعنى في ليله القدريتم تقديد كل شيء للإنسان من رزق، وسعادة أو شهاء، حياة أو موت..إلىخ.

وأيضاً لمّا نرجع إلى مسالة مصحف فاطمة فهو -على بعض الروايات الأخرى - مصحف تقدير، يعني: أن اللّه تبارك وتعالى أنزل ملك يُحدّث فاطمة بما يجري على أبنائها من بلايا، ومن منايا ووقائع وحوادث منذ الإمام علي وحتى المهدي عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، أي: فيه تاريخ أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ



، بعبارة أخرى أنزل على فاطمه عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ التقدير الخاص بأهل البيت عَلَيْهِ السَّلَامُ السَّدِي مصحف فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بما يتضمن من تقدير أرزاقهم، وحياتهم وموتهم، ومصائبهم، ووقائعهم، إلىخ

وبما أن ليلة القدرهي ليلة التقدير، وتقدير أهل البيت نــزل علـــى فاطمـــة، بمعنـــى أنها مســتودع التقدير، لـــذا صــتّ أن يطلــق علـــى ليلـــة القـــدر بأنها فاطمـــة. (١٤٠)

سابعاً: كلاهما فيه خفاء: فليلة القدر مخفية في ثلاث ليال، التاسعة عشروالحادية عشروالثالثة والعشرين، وكذلك فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فوفاتها مخفية في أيام متعددة، أشهرها بين فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فوفاتها مخفية في أيام متعددة، أشهرها بين ثلاث أيام، إما بعد أربعين يوماً من وفاة رسول الله صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمُ والله عَلَيْهَا الله عَلَيْها الله عَلَيْها الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمُ والله عَلَيْها الله عَلَيْها الله عَلَيْها السَّلَمُ . وإما بعد شهرها فلذا صحّ رسول الله صَالَ الله عَلَيْها السَّلَمُ عَلَيْها السَّلَمُ .



ونضيف لما ذكرناه رأي العلّامة المجلسي في بيان الخبرما نصه: وأمّا تأويله-الصادق- عَلَيْهِ السَّلَامُ ليلة القدر بفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فهذا بطن من بطون الآية، وتشبيهها بالليلة إمّا لسترها وعفافها، أو لما يغشاها من ظلمات الظلم والجور. (١٤١)

# الرأي الثاني: العلاقة بين فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وليلة القدر علاقة العلّة والمعلولة العلّة والمعلولة العلّة

الصرأي الثاني في تفسير الرواية -محل البحث- هو أن العلاقة بين فاطمة عَلَهَا السَّلَامُ وليلة القدر هي علاقة العلّية العلاقة بين فاطمت عَلَهَا السَّلَامُ وليلة القدر هي علاقة العلّية أو أن ومعلولها.. ونقصد بمبدأ العلّية: "إن لكل معلول علّة، أو أن لكل مسبب سببًا"، مثال ذلك: النار سبب في الإحراق



وشرب الماء سبب لرفع العطش، وهو من المبادئ العقلية المستغنية عن العقليات الأولية المستغنية عن الدليال والبرهان.

ولقد ذكرنا في بداية البحث بأن المعرفة المقصودة في قوله عَلَيْهِ السَّرَمُ: (حق معرفتها)، هي (المعرفة الكمالية) التي في المضمونها يدور حول هدف الشيء والغاية منه. وكأنما المعنى هو: من عرف العلّة والغاية من وجود فاطمة عَلَيْهَا السَّرَمُ سيعرف أنها السبب لوجود ليلة القدر، بعبارة أخرى أن وجود ليلة القدر مرهون بوجود فاطمة عَلَيْهَا السَّرَمُ .

وهذا من قبيل الحديث القدسي الذي يرويه لنا جابر بسن عبدالله الأنصاري عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ : «يا أحمد لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا على لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما» (١٤٣)

رُبّ تساؤل يرد: ألا يدلّ هذا الحديث على تفضيل فاطمة على أبيها الرسول وبعلها على عَلَيْهِ مَا السّول وبعلها علي عَلَيْهِ مَا السّول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَا اللّهِ وَسَلَّم ، رغم أننا نعلم يقيناً أن الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَا اللهِ وَسَلَّم هو خير خلق الله؟

الجواب: ربما يعتقد السامع لهذا الحديث لأول وهلة أن الأمر كذلك، ولكن يذكر العلماء بأن الحديث فيه (إشارة إلى الأدوار كذلك، ولكن يذكر العلماء بأن الحديث فيه (إشارة إلى الأدوار التبي أنيطت إلى كل واحد منهم، وأن دور اللاحق مكمّل لدور السابق، وحافظ له، فلولا اللاحق لما تحقق الغرض من السابق، فهي كالسلسلة مرتبطة ومترابطة فيما بينها)(عدا وللتوضيح نضرب لكم مثالاً -علماً أن الأمثلة تضرب ولا تقاس-

لنفترض أن هدفي هو إنشاء بناية وأحتاج لإنشائها إلى عناصر أساسية أهمها: المهندس (وهو المصمم والمشرف)، وإلى الحدد (الدي ينفذ تسليح البناء)، وأحتاج إلى النجّار (الذي يحدق القوالب لصب الكونكريت Concrete).



فهنا يمكنني أن أقول: (لولا المهندس ما اشتريت مواد البناء، ولولا الحدّاد لما استدعيت المهندس، ولولا النجّار لما استدعيت المهندس، ولولا النجّار لما استدعيت المهندس والحدّاد)؛ لأن الهدف لن يتحقق إلا بوجود هـ ولاء الثلاثة، فكل منهم وجوده ضروري لتحقيق الهدف، وأيضاً يعتمد وجود كل منهم على وجود الآخر، وإلا لن يتحقق الهدف الهدف في إنشاء البناية).

وأيصاً لما نأتي إلى حجج الله على البرايا سنجد أنهم العلمة الغائية وأن الكون قد خلق من أجلهم، انتبه وا للحديث القدسي في حديث الكساء ماذا قال؟ (...فَقالُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: وَجَلَّ: يا مَلائكَتِي وَيا سُكَّانَ سَماواتي إنِّي ما خَلَقتُ سَماءً مَبنَّيةٌ وَلا أَرضاً مُدحيَّةٌ وَلا قُلكاً يَدُورُ وَلا أَرضاً مُدحيَّةٌ وَلا قُلكاً يَدُورُ وَلا أَرضاً مُدحيَّةً وَلا قُلكاً يَسري إلا في مَحَبَّخَة هِ وَلا قُلكاً يَدُورُ وَلا بُحراً يَجري وَلا قُلكاً يَسري إلا في مَحَبَّخَة هِ وَلا قُلكاً الخَمسَة الله النَّبِ وَمَنْ جبرائيلُ: يَا رَبِّ وَمَنْ الرِّسالَة هُم مَ الكساء؟ فَقالُ عَرْ وَجَلَّ: هُم أُهلُ بَيتِ النَّبُوة وَمَعدِنُ الرِّسالَة هُم فَاطِمَةٌ وَأَبُوها، وَبَعلُها وَبَنوها...)

(إذاً يظهرمن هذا الحديث ومن خلال عدة أحاديث مأثورة أن الأفلاك والموجودات ما خُلقت لولا رسول الله: (يا أحمد لولاك للماخلقت الأفلاك)، وهذه العبارة مطابقة لمضمون كثيرمن الأحاديث الولائية سواءً كانت من كتب الخاصة أو العامة. ولتوضيح المطلب سنطرحه بالنقاط الآتية:

أولاً: حينما نسال، لماذا خلق الله الكون والأفلاك؟ فإن الجواب يأتي من القرآن الكريم وهو أن الله خلق الكون والحياة من أجل الإنسان، لأنه قال: ﴿ وَسَخّرَ لَكُمُ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ (١٤٠)، وقال: ﴿ وَسَخّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهُمُ وَ اللَّهُ مَلَ وَالنَّهُمُ وَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَلَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ اللّ



علــــى ظهـــره، كذلـــك البحـــريحمـــل الســـفن الشـــراعية علــــى ظهره أيـــضاً.

إذاً: فالجواب على السوال المتقدِّم: لماذا خلو الأفلاك والكون، والحياة؟ أقول: الجواب، خلقها من أجل الإنسان كما صرح بذلك القران الكريم في أكثرمن مائة آية كلها تؤكد المعنى وتصب اهتماماً في هذا الجانب بكلمة: سخر، وجعل...الـخ.

أنساًل، لماذا خلق الله الإنسان؟ ويأتي الجواب من القرآن أنساً، لماذا خلق الله الإنس إلا المخدوب المدادة وأوما خَلَقْتُ الجِنَّ وَالْإِنسَ إِلَّا لَيَعْبُدُونِ الْاَعْبَادة والعبادة والعبادة الطريق الانتحقق إلا بشروط، ومن أهم تلك الشروط: معرفة الطريق، وكشف الوسيلة، ووجود القائد، لأنه من دون القائد لا يمكن الانطلاق في اتجاه صحيح، ولذلك صار القائد الإمام المعصوم، ومعنى ذلك: إن فقدان القائد يعني فقدان العبادة وإذا فقدت العبادة انتفت الحكمة من وجود الإنسان، وإذا انتفت الحكمة من وجود الأفلاك معنى؛ لأن المخلك إنما وجدت بوجود الإنسان الدي يعبد الله ولذلك عندما الأفلاك إنما وجدت بوجود الإنسان الذي يعبد الله ولذلك عندما والنجوم والأفلاك كلها تتمزق شذر مذر وينتهي دورها: ﴿ وَحُلَتِ وَالنَجُومُ النَّهُ اللهُ وَإِذَا السَّمَاءُ الشَّقَّ وَاحِدَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً وَاحِدَةً إِذَا السَّمَاءُ الشَّقَتُ اللهُ اللهُ وَإِذَا النَّكُونُ وَإِذَا السَّمَاءُ الشَّقَتُ اللهُ اللهُ وَإِذَا النَّكُدَرَتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَإِذَا السَّمَاءُ الشَّقَتُ اللهُ اللهُ وَإِذَا النَّكُونُ اللهُ وَإِذَا النَّكُدَرَتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

وعليه فمن كل ما تقدم نخرج بالنتيجة الآتية:

إن الله سبحانه –لولا الحبيب المصطفى – لم يخلق الكون ولا الأفلاك، ولأن هذه الحكمة لا تسقط بموت النبي وإنما تستمر الحكمة الطاهرين أجمعين)(١٥٠١)

ثالثاً: إن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ بنسى سفينة النجاة -الدين الإسلامي - طوال ٢٣ سنة، فهل يعقل أن يترك السفينة بلا قائد أو قبطان يقودها بعد رحيله?



نعصم، إن الله تعالى قال: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١٥٣)، ولكنه قالها بعد أن عيّن ونصّب في يصوم غدير خصم القائد والقبطان المؤهل الذي سيتولى أمر قيادة الأمنة من بعد رحيله.

قد يقال: ولكن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ تَصرك لنا القرآن الذي هو تبيان لكن الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ هُو تَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ هُو تَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ هُو تَرَالْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ هُو تَرَالُهُ الْمُلَّى الْكُلُ

ويرد عليه بأن القرآن له ظاهر وباطن، ﴿لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونُ﴾ أي: لا يدركه ويفهمه إلا من أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً، وهم الأئمة الأطهار عَلَيْهِمْ السَّلَامُ.

فالرسول صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ لَصِم يبيّن للأُمنة كل ما تحتاج إليه وأودع ما تحتاج إليه وأودع ما تحتاج إليه بقيمة الأمنة عند الإمام علي باب مدينة علم رسول الله صَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَّمَ حَتَى أَن مصادر أهل السنّة تذكر عن ابن عباس بأنه روي عن رسول الله صَلَّا آللهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَّمَ : «أنا مدينة العلم، وعلي بابها، فمن أراد المدينة فليأت الباب، وقد رواه في المستدرك ومصادر أخرى.

فنح ن لمّا نأتي إلى القرآن سنجد أن فيه ما يقارب من من محكماً، والسنّة التي تركها الرسول بالطبع لا تكفي لتضع منها الرساعة التي تركها الرسول بالطبع لا تكفي لتضع منها حاً كاملاً يسد حاجة البشرية إلى قيام الساعة، لذا فوجود أوصياء وأئمة من بعد رسول الله صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ منصبين من قبل الله تعالى يتوارثون علوم رسول الله صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ أمر من قبل الله تعالى يتوارثون علوم رسول الله صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ أمر من خلق الإنسان.

رابعاً: رُبّ تساؤل يرد: ولكن كلامكم يعني أنه لولا علي لما خلف الله الرسول، ولدولا حجم الله على البرايا من الحسن والحسين والتسعة المعصومين من ذرية الإمام الحسين لَمَا خلق الله الرسول وعلي عَلَيْهِمَالسَّلَامُ، ولذا فالأمر لا يختص بفاطمة عَلَيْهَالسَّلَامُ؟



الجواب باختصار: لكون السيدة فاطمه عَيَهَ السَّرَمُ هي قطب الرحى والمحور هي حلقة الوصل بين النبوة والإمامة، انتبهوا ماذا قال جبرائيل في حديث الكساء (فقال الأمين جبرائيل : مُرَبِّ وَمَنْ تَحَتَ الكساء؟ فقال عَرْقَ وَجَلَّ: هُمَ أُهلُ بَيت النَّبُوها النَّبُوها وَبَعُلُها وَبَنوها النَّبُوها وَمَعدنُ الرِّسالَة هُمَ فاطمة وَأَبُوها، وَبَعلُها وَبَنوها أَهُر فجبرائيل من عباد الله الذين لا يَسْبقُونَهُ بالْقَوْلُ وَهُمُ بأُمْرِه فجبرائيل من عباد الله الذين لا يَسْبقُونَهُ بالْقَوْلُ وَهُمْ بأُمْرِه يَعْمَلُونَ، فأول اسم ذكره هو (فاطمة) وربط من تبقى تحتَ يعملُ ون بها -بالضمير المتصل (حرف الهاء) - أي: جعل فاطمة قطب الرحي.

#### ولتوضيح ذلك نقول:

لذا فعدم وجود السيدة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ يعني عدم وجود أئمة معصومين وارثين لإرث النبوة والإمامة من بعد الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وهذا يعني أن الأرض ستخلومن حجة بعد الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وعلى هذا سينتفي الغرض من خلق الإنسان.



# الســـؤال المطـــروح هـــو؛ فَهِمُنــا أن للســيدة فاطمـــة علاقـــة بوجـــود الأئمـــة المعصوميــن، ولكــن مــا علاقـــة فاطمـــة بليلـــة القـــدر؟

الجواب: ما ذكرناه له علاقة بليلة القدرلكون ليلة القدر ما ذكرناه له علاقة بليلة القدر لكون ليلة القدر مرهونة بوجود الأئمة الأطهار عَلَيْهِمْ السَّلَامُ لكون الملائكة تتنزّل في ليلة القدد، قال تعالى، ﴿تَنَرَّلُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم مِّن كُلِّ أَمْرٍ ﴾ ليلة القدد، قال تعالى، ﴿تَنَرَّلُ الْمَلائكة؟

الجواب: تتنزّل في ليلة القدرعلى الحجّة المنصب من قبل الله تعالى في ذلك الزمان، كما كانت تتنزل على الرسول الله تعالى في ذلك الزمان، كما كانت تتنزل على الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ في زمانه، ومعلوم أن ليلة القدر مستمرة إلى قيام الساعة، فإذاً لا بدمن وجود أئمة معصومين من بعد رسول الله تتنزل الملائكة على كل واحد منهم ليتم تقدير الأمور.

إذاً نفههم من ذلك لولا وجود فاطمة لما وجد الأئمة ولن يبقى لليلة القدر معنى لكونها قائمة بنزول الملائكة على الأئمة إلى قيام الساعة.

ما طرحناه في هذا البحث هو مقام واحد من مقاماتها العديدة... ولذا الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَلَالِهِ وَسَلَّمَ كَان يكَنُّ لفاطمة عَلَيْهَ السَّلَامُ محبة كبيرة وكان يوصى بها خيراً.

#### ولكن هل راعت الأمة الأمانة وحفظت الوصية؟

كلا، بـل إنهـا غـدرت بالرسول وبوصيته بعد وفاته مباشرة وخانت الأمانة حينها غصبوا الخلافة من أهلها، وغصبوا من فاطمة أرض فدك ولهم يكتفوا بذلك حتى حرقوا دارها وكسروا ضلعها وأسقطوا جنينها ولطموا خدها...وفوق كل ذلك قيدوا نوجها أمير المؤمنين عَنَهُ السَّلَامُ وأخرجوه ليجبروه على بيعة الأول. حيث تذكر لنا كتب السيرة والتاريخ: أنه لما أسقطت فاطمة جنينها أغمي عليها ودخل القوم فاقتادوا علياً إلى المسجد من أجل البيعة فلما أفاقت عَنَهَ السَّلَامُ التفت إلى ابنتها زينب وقالت بنية أين أبوك على ؟ قالت: أماه لقد أخرجوه من





الدار فقامت فاطمة وخرجت خلف أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ تقع تارة وتقوم أخرى. أقول: بأية حالة قادوا أمير المؤمنين؟ يقول المؤرخون وضعوا حبالا في عنقه وأخرجوه إلى المسجد قهرا وعندما تراءى لسه قبر النبي صلى الله عليه وآله وساح: (يابن أم إن القوم استضعفوني و كادوا يقتلونني).

هـذا وفاطمة مـن خلفـه ومعهـا الحسـنان ونسـاء بني هاشـم وهي تنـادي، والـذي بعـث محمـدا بالحـق نبيا لئـن لم تخلـوا عن ابـن عمي لأنشـرن شـعري وأضعن قميص رسـول الله على رأسـي وأصرخـن إلى الله فمـا صالـح بأكرم علـى الله من أبـي، ولا الناقـة بأكرم منـي، ولا الفصيل بأكرم مـن ولدى.

(بحرطویل)

تاليهاالشجاني اوزادهمّي اوهيَّجه الغمِّي يوم الصاحت الزهره خلوا عن ابن عمى رد ليها اولوعها او روعها وهي اتنادي يو خلوا علي الكرار لا اتيتمون ويلادي

وارخص غالي ادموعي واجره امن الجفن دمِّي صاح افلان يا قنفذ ولك بالسوط ردليها لفرع واشتكي لله ابكل اللي عَلَي ساد تصرخ والعصه ويلاه تتلوه على ايديها

(أبوذية)

انشـد عـن مصابيهـا وسـلها كتلها ابعصرته الظالم وسـلها يشـيعي ابچي اعله عملتها وسـلها اوصـب ادمـوع علزهـره الزچيه

نعصم لقد أخذوا أمير المؤمنين إلى مجلس الرجل والقوم يقولون له ياعلي بايع وإلا ضربت عنقك، فلما سمع الحسنان قول القائل ياعلي بايع أو نضرب عنقك رفعا أصواتهما بالبكاء فلما سمع أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ ذلك قال لهما: لا تبكيا إنهما لين يقدرا على قتل أبيكما. (١٥١)



#### (نصاري)

يريت ايشوفهم سيد البرية راســه امكشّـف او بالحبل ينجر

لحسين وحسين دمعتهم جريه وابوهم علي حامي الحميه (أبوذية)

دفعها او من صدرها الدم تجره

اشلون الخصم للزهره تجره ألف ما تكدر الحيدر تجره وخذوه مكتوف حمّاي الحميه (۱۵۷)







# 

# عن الأيام الفاطمية



# المناسبة الأيام الفاطمية الأولى (على رواية شهادتها في شهر ربيع الثاني)

# القصيدة: للسيد على الترك الموسوي النجفي

هادي النبعي استنصرت أنصارها فأقم بسيفك ذي الفقار منارها فى المسلمين وحكّمت أشرارها هجموا على الطهر البتولة دارها تُبكى أباها ليلها ونهارُها أتّى وقد سلب المصابُ قرارَها قطعت أُمَــيُّ يمينَها ويسارَها حَطباً و أوقدت الظغائنُ نارَها أنبتوا في صدرها مسهارها منها الجنين وأخرجوا كرارها عبرى فليتك تنظر استعبارها أسفا فليتك تسمع استنصارها يا ليت عينَا عاينات آثارَها

لا صبر يابن العسكري فشرعة الـ هُدمتُ قواعدُها وطاح منارُها فإلام تُغضى والطغاة تحكّمت مولايَ ما سنَّ الضَلالُ سوى الألي منعوا البتولُ عن النياحة إذ غدت قالوا لها قُرِّى فقد آذيتنا قطعوا أراكتها ومن أبنائها جمعوا على بيت النبيِّ محمد رضُّوا سليلةَ أحمدِ بالباب حتى عصروا ابنةَ الهادي الأمين وأسقطوا قادوه والزهراء تعدو خلفهم والعبدُ سوَّد متنَها فاستنصرت فقضت وآثار السياط بمتنها



الاُيِّــامُ الفاطِمِيَّة ......

#### (مجردات)

الحسن يا مدرك الثار تصبر او عندك كل الاخبار او رادوا حريـج البـاب بالنـار ابگوم العده وگفوا على الدار الزهره اطلعت مذهوله الأفكار او حيدر جليس الدار محتار عصرهكا النخل وابعصرت فوگھا ایــزار اولا او تكسّر ضلع بضعة المختار او بالصدر ويلي نبت مسمار او بالحبال جاروا حامى الجار او جنين اسگطت والدمع دم فار تنخـه او تنادي اجمـوع الأنصار او وراه اطلعت بت نور الأنوار رد العبــد بالســوط وانــدار(۱۵۸) اولا شافت امن ال وم نعار



# المحاضرة الرابعة هل يمكن رؤية الله بالبصر؟

# بسم الله الرحمن الرحيم ﴿ لَا تُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (١٥٩)

نحن نعيش في زمان كثرت فيه الفتن، ومن أخطرهذه الفتن ظهور طائفة في السدول الإسلامية يشكّكون في وجود الله تعالى، لأنهم لا يرونه، ويسندون ما يحدث في هذا الكون إلى الطبيعة، أو إلى الصدفة، ويجهرون بذكر أدلتهم الواهية الباطلة على إنكار وجود الخالق العظيم في محيطهم وفي وسائل الإعلام، مستغلّين ضعف عقيدة توحيد الله تعالى عند بعض المسلمين.

لقد ذكرنا في الجزء الثاني من كتاب (زاد المبلغات) بعض البراهين التي تثبت وجود الله تعالى، وذكرنا في الجزء الثالث الأدلة التي تنفي بأن الصدفة والطبيعة هي التي خلقت العالم والكون، ونريد أن نَرد في هذه المحاضرة على من ينكر وجود الله لأنه لا يراه الأنه صارمن المألوف للإنسان أن يرى الشيء أو يلمسه، أو يحسبه بأي طريق معتبر لديه.

لذا فالسؤال المطروح: إذا كان الله موجوداً فلماذا لا نراه؟ بعبارة أخرى: كيف نؤمن بإله لا نراه؟

وقبل أن نجيب على السؤال، لنقف على معنى الرؤية البصرية.

الرؤية البصرية عبارة عن: انعكاس صورة المرئي على العين عن طريق وصول النور النابع أو المنعكس من الأشياء إلى العين، ثمّ انتقال هذا النور على شكل أمواج عصبية إلى الدماغ من أجل تحليله وتفسيره وتعقّل شكل وصورة المرئى.



#### مباحث الآية الكريمة

# المبحث الأول: الرد على منكري وجود الله لعدم رؤيته

يحتج بعضهم بعدم وجود الله لعدم إمكانية رؤيته!!

ونرد عليه بأن الرؤية ليست ملاكاً للوجود وعدم الرؤية ملاكاً للعدم، قال العدم الرؤية ملاكاً للعدم، قال العقال العدم الوجود)، فهناك أشياء كثيرة موجودة ولا تُرى بالعين، فليسس كلّ غير محسوس معدوم. وإليكم الأمثلة الآتية:

۱ – الألــــم فــــي الجســــم لـــو لـــم تـــدل عليـــه علّـــة ظاهريـــة، فهـــو غيــــرمحســـوس للآخريـــن فــــي حيـــن أنـــه موجـــود.

آ - في المساء يحكم الإنسان بوجود النهار في الجانب الآخر
 من الكرة الأرضية، في حين أنه غيرمحسوس.

٣- الأرض كروية ولكن الإنسان يحسها مسطحة.

ع – أمــواج الراديــو، وذبذبــات الهواتــف النقّالــة موجــودة فــي الفضــاء، ولكنهــا ليســـت محسوســـة.

0- إن الأمــواج الصوتيــة التــي تكــون درجــة ذبذبتهــا بيــن ٢٠ و٢٠٠٠٠ مــرة فــي الثانيــة هــي التــي تكون فــي الثانيــة هــي التــي يمكننــا إدراكهـا، وأمــا الأمــواج التــي تكون درجــة الذبذبــة فيهــا دون هــذا الحــد أو فوقــه فهــي غيــر قابلــة للســماع لنــا.

آ- مــا ندركـــه مـــن الأمــواج الضوئيــة هـــي التـــي يكــون درجــة اهتزازهــا بيــن ٤٥٨ مليــون مليــون و ٧٢٧ مليــون مليــون فــي الثانيــة، أمــا الأمــواج الضوئيــة التـــي دون ذلــك أو فوقــه فـــي الفضـاء فهـــي لا تـــرى.

٧- الطاقة موجودة ولكنها لا تُحس، ولا يعرف أحد حقيقتها.

٨- الجاذبية موجودة في جميع الأجسام بينما لا تخضع للحس.

هـذه جملـة مـن الحقائـق العلميـة المتفـق عليهـا، مـع أنهـا لا



#### تخضع للحس.

وأيضاً إن الحسس (إماعن طريق الرؤية، أو السمع، أو اللمسس) لا يعطينا الكشف الصحيح عن الواقع لوحده، فهناك أشياء تُرى في حين أنها لا واقع لها.

وإليك شواهد أخرى على ذلك:

ا- الصورة تشاهد في المرآة في حين أنه لا وجود خارجي لها.

آ - حينما يسير القطاريشاهد الإنسان الأشجار والجبال تمرّ من أمامه بسرعة، والواقع يكذب ذلك.

٣- تبدو سكتا الحديد ملتقيتين من بعيد، في حين أنهما
 متوازيتان، والمتوازيان لا يلتقيان مهما مددناهما.

٤- يبدو السراب للمشاهد ماءً في حين أنه لا يوجد ماء.

۵- يقال: أن للفضاء بعداً رابعاً ولكنه غير محسوس.

آ في الشياء حيث الباب الخشبي وباب الحديد يكونان في درجة حرارة واحدة، يحس اللامس أن باب الحديد أكثر برودة.

٧- في جميع التجارب العلمية لو لم تساعدنا الأدوات والآلات
 فإن حواسنا الظاهرية عاجزة عن إدراك كثير من الأشياء.

هذه جملة من الأمور التي يستنتجها الإنسان نتيجة إدراكه لها بالحواس، ولكن العقل لا يعتقد بوجودها، ولذلك فلا يصح مطلقاً أن نجعل الحس ملاكاً لتشخيص الواقع. (١١١)

إذاً نفه هما ذكرناه: (إن إيماننا بوجود الأشياء من خلال الحواس الخمس، إنما هو لأن العقل يقول بوجودها، والحواس الخمس، إنما هو لأن العقل يقول بوجودها، والحواس ليست إلا وسيلة لذلك.

فأساس الإيمان بالأشياء التي نراها هو العقل، والبصرليس إلا وسيلة من وسائل العقل، وكذلك الحال مع ما نسمعه، أو نلمسه، أو نشمّه، أو نتذوقه.



فاذا كان هنالك شيء يحكم العقل بوجوده، بوسيلة العقل مباشرة، دون واسطة هذه الحواس، فلابد من الإيمان به بطريقة أولى.

يروى أنه جرى حواربين هشام بن الحكم تلميذ الإمام جعفر بن محمد الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ وبين شيخ المعتزلة عمرو بين عبيد البصري ... حيث قال هشام له: « أيها العالم اني رجل غريب أتاذن لي مسالة»

فقال: «نعم»

فقال: « ألك عين ؟»

قال: «نعم»

قال: « فما تصنع بها؟ »

قال : « أرى بها الألوان والأشخاص »

قال: « فلك انف ؟»

قال: «نعم»

قال: « فما تصنع به ؟»

فقال: « أشم به الرائحة »

قال:« ألك فم؟ »

فقال:«نعم»

قال :« فما تصنع به ؟»

قال: « أذوق به الطعام »

قال :« أَلْكَ أَذَن؟ »

فقال:«نعم»

قال :« فما تصنع بها ؟»

قال:» أسمع بها »

قال:« ألك قلب؟»



قال:«نعم»

قال:» فما تصنع به ؟»

قال :« أميز به كلما ورد على هذه الجوارح والحواس»

قال :« أو ليس في هذه الجوارح غنيٌّ عن القلب ؟ »

فقال :« لأ»

فقال :« فكيف ذلك وهي صحيحة سليمة ؟»

فقال: «يا بني إن الجوارح إذا شكت في شيء شمته أو رأته أو داقته أو سمعته ردته إلى القلب فيستيقن ويبطل الشك »

فقال هشام: « فإنما أقام الله القلب لشاك الجوارح (أي لضبطها)؟»

قال:«نعم»

قال :« لابد من القلب وإلا لم تستيقن الجوارح ؟ «

قال :« نعم »...قال

والمقصود بالقلب العقال، إذن فنحن نتعامال مع هذه الأمور من خلال العقال، حيث إن للعقال أحكاماً تسمى بالقواعد العقلية، وهي أمور تحكم بها عقولنا مباشرة. ومن أهم تلك القواعد: ما يحكم به العقال من أن كل مصنوع له صانع، وكل ترتيب له مدّبر، وكل مربوب له مصنوع له صانع، وكل ترتيب له مدّبر، وكل مربوب له أو ربّ.. فعندما ترى سيارة في الشارع وفيها آثار(الصنعة)، أو حينما ترى بيتاً جميلاً فيه غرفة نوم مرتّبة، وستائر معلّقة، ومسبحاً جميلاً فيم غرفة نوم مرتّبة، وستائر ومطبخاً قد وضع كل شيء في مكانه، فإن عقلك يقول: أن شخصاً حكيماً قادراً، صنع كلّ ذلك بتصميم مسبق، وخطّة محكمة، وقد وضحنا هذه القاعدة في برهان النظام في الجزء الثاني من كتاب زاد المبلغات (١٦٠٠)



ولا يمكن أن تنكر وجود (مصمم ذكي) للسيارة، أو للبيت لأنك لم تره، ولم تسمع له صوتاً، ولم تشم له رائحة، أو لم تلمس جسمه).(١١٤)

ولا يمكن أن نقول أنها الصدفة أو الطبيعة العمياء الجاهلة التي أثبتنا بطلانها في الجزء الثالث من كتاب زاد المبلغات (١٦٥)

ولذا وجب على المؤمن أن يتسلّح بمثل هذه القواعد العقلية، ليحصّن بها نفسه، وليكون سبباً في هداية الأخرين، لا أقل من باب إتمام الحجة عليهم.

روي أنه سَمِعَ بهلول أبا حنيفة يقول: أنّ جعفربن محمّد يقول بثلاثة أشياء لا أرتضيها، يقول الشيطان يعدنب على الشيطان يعدنب بالنار، كيف وهو من النار؟ ويقول: أنّ الله لا يُرى ولا تصرّ بالنار؟ ويقول: أنّ الله لا يُرى ولا تصرّ عليه الرؤية، وكيف لا تصرّ الرؤية على موجود؟ ويقول: أنّ العبد هو الفاعل لفعله، والنصوص بخلافه.

فأخذ البهلول حجراً وضربه به، فأوجعه، فذهب أبو حنيفة إلى هارون واستحضروا البهلول ووبّخوه على ذلك.

فقال لأبي حنيفة: أرني الوجع الدي تدّعيه وإلّا فأنت كاذب، وأيضاً فأنت كاذب، وأيضاً فأنت حين تراب؟ ثما الّدي وأيضاً فأنت من تراب؟ ثما الّدي أذنبته إلياك، والفاعل ليس هو العبد، بال الله؟ فسكت أبو حنيفة وقام خيجلًا. (١١١)

ولقد ذكر العلماء عدة حوارات ترد على من ينكر وجود الله لأن العيون لا تراه، اذكر منها الحوار الآتى:

ذهب جماعة من الطلاب إلى مدرسة إلحادية.. وفي اليوم الأول من الدوام، حضروا الصف، وكان في الصف منضدة عليها تصوير أحد زعماء الملحدين.

فجاء المعلم، وقال للطلاب: هل لكم عين؟ وأين هي؟

وهل لكم أذن؟ وأين هي؟

وهل لكم أيدِ وأرجل؟ وأين هي؟



قال الطلاب: نعم.. لنا أعين وأذن وأيد وأرجل.. وهي هذه، وأشاروا إلى هذه الأعضاء.

قال المعلم: وهل ترون هذا الأعضاء وتحسون بها؟

قال الطلاب: نعم.. نراها ونلمسها.

قال المعلم: وهل ترون هذا التصوير على المنضدة.

قالوا: نعم.. نراها.

قال المعلم: وهل ترون المنضدة وسائرما في الغرفة؟

قالوا: نعم.. نراها.

وهنا انبرى المعلم قائلًا: وهل ترون الله؟ وهل تحسون به؟

قالوا: لا... لا نرى الله ولا نلمسه.

قال المعلم: فهو إذاً خرافة تقليدية..

إن كل شيء في الكون نحس به ونراه، أما ما لا نراه ولا نحس به، فهو خطاً، يلزم علينا أن لا نعترف به.. وإلا كنا معتقدين بالخرافة..

وهنا قام أحد التلاميذ، وقال: اسمح أيها الأستاذ بكلمة؟

المعلم: تفضل.

التلميذ: أيها الزملاء أجيبوا على أسئلتي.

الزملاء: سل.

التلميذ: أيها الزملاء..

هل ترون المعلم؟

هل ترون الصورة الموضوعة على المنضدة؟

هل ترون المنضدة؟

هل ترون الرحلات؟

الزملاء: نعم.. نرى كل ذلك..



التلميذ: أيها الزملاء..

هل ترون عين المعلم؟

هل ترون أذن المعلم؟

هل ترون وجهه؟

هل ترون یده ورجله؟

الزملاء: نعم نرى كل ذلك..

التلميذ: أيها الزملاء.. هل ترون عقل المعلم؟

الزملاء: كلا! لا نرى عقله..

التلميذ: فالمعلم إذاً لا عقل له، فهو مجنون.. حسب مقالته، لأنه قال: كلما لا يراه الإنسان، فهو خرافة، يجب على الإنسان، فهو إذاً لا الإنسان أن لا يعترف به.. وإنا لا نرى عقل المعلم.. فهو إذاً لا عقل له ومن لا عقل له يكون مجنوناً.

وهنا ألقم المعلم حجراً، واصفروجهه خجلًا، ولم ينبس ببنت شفة، وضحاك الطلاب. (١١٧)

# المبحث الثاني: رؤية الله تعالى في المنظور الإسلامي

# المطلب الأول: عقيدة المسلمين حول رؤية الله

ا. عقيدة الشيعة: يعتقد أتباع مذهب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ تَبِعاً للرسول الأعظم صَالِّللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ والأَئمَّة الأَطهار بأن رؤية الله عزوجل سواءً في الدنيا أو الآخرة، وبالعين المجردة تعدّمن الأمور المستحيلة؛ لأنّ الله عزوجل أجلُّ وأكبر من أن يكون كالأجسام المادية، مثل الشمس والقمر التي تحدرك بالانعكاسات الضوئية.

بمعنى أن هذه العيون والأبصار التي نرى فيها الجبال والأنهار والطبيعة يستحيل أن نرى فيها الله تعالى، بل





حتى في الآخرة لا يمكن رؤية الله تعالى أيضاً.

قال الشيخ المفيد: «لا يصح رؤية الباري سبحانه بالأبصار، وبذلك شهد العقل ونطق القرآن وتواتر الخبرعن أئمة الهدى من آل محمّد عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، وعليه جمهور أهل الإمامة وعامّة متكلّميهم، والمعتزلة بأسرها توافق أهل الإمامة في ذلك» (١٦٩)

7. عقيدة أهل السُنة: قال أبو الحسان الأشعري: «ونديان بان الله يُرى في الأخرة بالأبصاركما يُرى القمرليلة البدر «(١٧٠) مع ملاحظة أنّ الرؤية التي وقع الاختلاف حول إمكانها، أو استحالتها هي الرؤية بمعنى إدراكه تعالى عن طريق حاسّة البصر، أمّا تفسير رؤية الله بالإدراك المعرفي، أو الكشف الشهودي (الرؤية القلبية) أو العلم الحضوري فهو مما لحم يقع الاختلاف حول إمكانه، ولا خلاف في جوازه، وسنقف عليه في نهاية المحاضرة.



ونذكرمنها الآيتين الآتيتين:

ا ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (١٧١)

و «الإدراك» المضاف إلى «البصر» يفيد «الرؤية»، وقد بيّنت هذه الآية بأنّه تعالى منزّه عن الرؤية البصرية. (١٧١)

٦ ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكَأَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي ﴾ (١٧٣)

و «لــن» تفيــد النفــي الأبــدي، فيثبــت مــن قولــه تعالى لموســـى عَلَيْهِ السَّلَامُ: ﴿... لَنْ تَرَانِي ... ﴾ (١٧٥) أنّــه تعالـــى لــن يُـــرى بالبصر أبـــداً. (١٧٥)

ولوكان الله ممكن الرؤية بحاسة البصرلكان النبي موسى عَلَيْهِ السَّامُ أُولَى النبي موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ أُولَى الناس برؤيت السرادان (۱۷۷۱).





### المطلب الثالث: الأدلة الروائية حول نفي رؤية الله بالبصر

توجد العديد من روايات أهل البيت عَلَيْهِمُّالسَّلَامُ التي تنفي رؤية الله بالبصر، ونذكر منها الروايات الآتية:

ا ــــ قال الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « انحسرت الأبصار عن أن تناله فيكون بالعيان موصوفاً ». (١٧٨)

اَ\_ وقال عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ حول اللَّه تعالى: «... ولا بمحدث فيبصر... ». (١٧٩)

رضي وقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: « الحمد لله النه النه النه الشواهد، ولا تحويه المشاهد، ولا تحويه المشاهد، ولا تساهد، ولا ت

ك سُكل الإمام الصادق (عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أَنَّ رجلًا رأى ربِّه عـزّوجلٌ فصي منامه، فما يكون ذلك؟ فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: ذلك رجل لا دين له، إنّ الله تبارك وتعالى لا يُرى في اليقظة، ولا في المنام، ولا في الدنيا، ولا في الأخرة ». (١٨١)

# المطلب الرابع: الأدلة العقلية على استحالة رؤية الله بالبصر

ذكر العلماء أدلة عقلية عديدة تثبت استحالة رؤية الله بالبصر، ولكن بيانها يحتاج إلى مقدمات عقائدية يصعب توضيح قفاصيلها للعوام، ولكن سنذكر بإيجازما يمكننا توضيحه. يقول صاحب كتاب الأمثل في تفسيركتاب الله المنزل معقباً على قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارِ .. ﴾ ما نصه: تثبت الأدلة معقباً على قوله تعالى: ﴿ لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارِ .. ﴾ ما نصه: تثبت الأدلة



العقلية أن الله لا يمكن أن يُرى بالعين؛ لأن العين لا تستطيع أن ترى إلا الأجسام، أو على الأصح بعضاً من كيفيات الأجسام، فإذا لم يكن للشيء جسم ولا كيفية من كيفيات الجسم، لا يمكن أن تسراه العين، وبتعبير آخر، إذا أمكنت رؤية شئ بالعين، فلأن لهذا الشيء حيزاً واتجاهاً وكتلة ، في حين أن الله أرفع من أن يتصف بهذه الصفات، فهو وجود غير محدود وهو أسمى من عالم المادة المحدود في كل شئ.

إن ما تدركه الحواس – من سمع وبصر وشم ولمس وتذوق – لا يكون إلا جسماً، كإدراك حواسنا للإنسان، والحيوان، والنبات، والجماد، والطبيعة، وغيرها.

هــذا الجســم محــدود فــي المــكان والزمــان لا محالـــة؛ لأنــه محصــور بالطــول والعــرض والارتفــاع، ومحــدود بالزمــان... بعبــارة أخــرى أن الجســم يحتــاج وجــوده إلــى الزمــان والمــكان، كمــا لــو قلنــا (فلان عــاش مــن ســنة كــذا إلــى ســنة كــذا، ويســكن فــي العــراق)، فــكل جســم هــو مربــوط بالزمــان والمــكان، وكمــا هــو معلــوم أن الزمــان والمــكان مخلوقــان، وللتوضيــح حينمــا خلــق الله الكواكــب وخلقنــا علــى كوكــب الأرض صــار لدينــا مــكان... ولمــا خلــق الشــمس والقمــر وجعــل الأرض تــدور حــول نفســها، وبنفــس خلــق الرمــان...

والجسم حينها خلقه الله خلقه في مكان معين وزمان محدد، بمعنى أن الجسم محتاج إلى المكان والزمان، فلا يوجد مخلوق في الحياة الدنيا إلا وهو محصور بالزمان والمكان، مخلوق في الحياة الدنيا إلا وهو محصور بالزمان والمكان، وهذا الاحتياج ينسب فقط إلى المخلوق ولا ينسب إلى الخالوة الغني بذاته غير المحتاج إلى غيره، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهُا النَّاهُ اللّهُ وَاللّه هُوَ الْغَني الحُمِيدُ ﴾ (١٨٠١)، فلذا لو قلنا أن الله يمكن رؤيته بالبصر معنى ذلك أننا جعلناه جسماً محتاجاً للزمان والمكان وعلى هذا صار فقيراً، وليس غنياً، وكل فقير محتاج لغيره هو ليس بإله، بالإضافة إلى أن القول بتجسيم محتاج لغيره منه إشكالات عديدة ذكرها العلماء في كتبهم



العقائديـــة.

يقول الشيخ علي الكوراني: (إن ما تراه العين لا بد أن يكون موجوداً داخيل المكان والزمان ، والله تعالى وجود متعال على موجوداً داخيل المكان والزمان والمكان؛ لأنه خلقهما وبدأ شريطهما من الصفر والعدم، فلا يصح أن نفترضه محدوداً بهما خاضعاً لقوانينهما! لقد تعودت أذهاننا أن تعميل داخيل الزمان والمكان حتى ليصعب عليها أن تتصور موجوداً خارج قوانينهما، وحتى أننا نتصور خارج الفضاء، والكون بأنه فضاء! وهذه هي طبيعة نتصور خارج الفضاء، والكون بأنه فضاء! وهذه هي طبيعة الإنسان قبيل أن يكبر ويطلع ، وقد ورد أن النملة تتصور أن لربها قرنيين كقرنيها، لكن عقال الإنسان يدرك أن الوجود لا يجب أن يكون محصوراً بالمكان والزمان، ويرتقي في إدراكه إلى ما في أيابيل للرؤية بالعين .

وهـذا الارتقاء الذهني هـو المطلوب منا في فهـم وجود الله تعالى، لا أن نجره إلى محيط وجودنا، ومألوف أذهاننا، كما فعـل اليهود عندما شبهوه بخلقه وادعوا تجسده في عزير وغيره، وكما فعلل النصاري فشبهوه بخلقه وادعوا تجسده بالمسيح وغيره) (۱۸۸)

(مــن الأمــور الواضحــة والبديهيــة، أن لــكل شــيء مقياســه، وللوصـول إلــى كل شــيء أدواتــه وأســبابه المناسـبة لــه. ليــس هناك مــن يســمح بــأن يقــال لعالــم الفلــك: اكتشــف لنــا الميكــروب الفلانــي بمحاســباتك الفلكيــة، وليــس مــن المتوقــع مــن المتخصــص فــي معرفــة الميكروبــات أن يكتشــف لنــا أقمــار (المشــتري) بأدواتــه الخاصــة... وانــطلاقاً مــن ذلــك لا يصــح مطلــقاً أن نصــل إلـــى (مــا وراء الطبيعــة) بالوســائل الطبيعيــة، ومــن الخطأ أن نتوقــع رؤيــة الخالــق مــن وراء المجهــر، أو التلســكوب، أو تحــت أن نتوقــع رؤيــة الخالــق مــن وراء المجهــر، أو التلســكوب، أو تحــت ســكاكين التشـــريح.

للمسافات مقياس هو الكيلومتر، وللأوزان مقياس هو الكيلوغرام، ولدرجة الحرارة مقياس هو الكيلوغرام،



البارومتر... وهكذا. (۱۸۹)

وكما هو معلوم أن الجسم محدود، والله لا حدّ له، فكيف يستطيع المحدود-كالإنسان- من رؤية اللامحدود؟

يروى أنه تحاكم جماعة من الماديين إلى (آينشتاين) ليروا رأينشتاين) ليروا رأيه بالنسبة إلى الله تعالى؟

فأجازلهم أن يمكثوا عنده (١٥) دقيقة، معتذراً بكثرة أشعاله، فلا يتمكن أن يسمح لهم بأكثرمن هذا الوقت.

فعرضوا عليه سؤالهم، قائلين: ما رأيك في الله؟

فأجاب قائلًا: «ولو وفقت أن أكتشف آلة، تمكنني من التكلم مع الميكروبات، فتكلمت مع ميكروب صغير، واقف على رأس شعرة من شعرة من شعرات رأس إنسان، وسالته: أين تجد نفسك؟ لقال ليي: أني أرى نفسي على شجرة رأس شاهقة! أصلها ثابت وفرعها في السماء.

عند ذلك أقول له: أن هذه الشعرة التي أنت على رأسها، إنما هي شعرة من شعرات رأس إنسان.. وإن الرأس عضومن أعضاء هذا الإنسان ...... ماذا تنظرون؟

هــل لهــذا الميكــروب المتناهــي فــي الصغــر: أن يتصــورجســامة الإنســان وكبــره؟

كلا!

إني بالنسبة إلى الله تعالى، لأقل وأحط من ذلك الميكروب، بمقدار لا يتناهى فأنى لي أن أحيط <mark>الله</mark> الذي أحاط بكل شيء، بقوى لا تتناهى، وعظمة لا تحد؟».

فقام المتشاجرون من عند (آینشتاین)، وأذعنوا للقائلین بوجود اللّه عزوجل. (۱۹۰۰)



## المطلب الخامس: رؤية الله محصورة بالقلوب لا بالعيون

إن عدم تمكّ ن الإنسان من رؤية الله تعالى بعينيه لا يعني أنه عاجزعن رؤية الله بشكل مطلق، بل هناك رؤية من نوع آخر تسمى بل (الرؤية القلبية) يذكرها لنا أئمتنا الأطهار، نذكر منها الروايات الآتية:

ا ـــ سُئل الإمام الرضاع المناعلة : « هـل رأى رسول الله صَالَاتُهُ عَايَهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمُ وَرَبَّ الله وَسَالَمُ وَاللهُ مَا كَنْهِ السّالَمُ : «نعه، بقلبه رآه، أما سهعت الله عسر وجلّ بقطبه وقد الله على الله الله على الله الله على الله على الله على الله على الله على الله الله على ا

ا. روي عَـنِ الْحُسَـيْنِ بْنِ عَلِيٍّ (عَلَيْهِ مُ السَّلَامُ)، قَـالُ: « سُـئلَ أُميـرُ الْمُؤْمنيـنَ (عَلَيْـهِ الْلَـسَلَامُ) فَقيـلَ لَـهُ: يَـا أُخَـا رَسُـولِ اللَّـه، هَـلْ رَأَيْـتَ رَبَّكَ فَقَـالُ: 
 رَبَّـكَ رَبَّكَ؟ فَقَـالُ: كَيْـفَ أَعْبُـدُ مَـنْ لَـمْ أَرَهُ؟ لَـمْ تَـرَهُ الْعُيُـونُ بِمُشَـاهَدَةِ الْعِيَـانِ، وَ لَكِـنْ رَأَتْـهُ الْقُلُـوبُ بِحَقَائِـقِ الْإِيمَـانِ » (١٩٣)
 بمشَـاهَدةِ الْعِيَـانِ، وَ لَكِـنْ رَأَتْـهُ الْقُلُـوبُ بِحَقَائِـقِ الْإِيمَـانِ » (١٩٣)
 نفهم من خلال المحاضرة أن الرؤية على قسمين:

ا- رؤية مادية حسية بصرية.

آ- رؤية معنوية قلبية (عقلية).

أما بالنسبة إلى القسم الأول، الله سبحانه وتعالى منزه عين الرؤية المادية الحسية البصرية لقوله تعالى ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ (١٩٤) ولقوله تعالى لموسى عَيَهِ السَّلَامُ : ﴿ قَالَ رَبِّ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ﴾ ولقوله تعالى لموسى عَيَهِ السَّلَامُ : ﴿ قَالَ رَبِّ أَنْظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرَانِي ﴾ (١٩٥) ولقول أمير المؤمنيين عَيَهِ السَّلَامُ لذعلب اليماني : ﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارُ ﴾ يعني أن رؤيته ليست الميانية فإن هذه غير بالعين، وبمشاهدة القوة البصرية الجسمانية فإن هذه غير جائزة على الله تعالى لما يستلزمه من الجسمية، والمكانية والمكانية والمحانية وقيرها والله سبحانه وتعالى منزه عن ذلك لقوله: ﴿ لَيْسَ كُنْ اللهِ شَيْءٌ ﴾ (١٩٥)

وأما بالنسبة إلى القسم الثاني، وهو الرؤية المعنوية القلبية (العقلية). وهي أن ينتقل بنا العقل من شاهد محسوس إلى



شاهد غائب كما انتقل عقل (نيوتن) من مشاهدة التفاحة تسقط من الشجرة على الأرض -شاهد محسوس- انتقل من ذلك إلى حقيقة قانون الجاذبية -شاهد غائب- وامتلأ قلبه إيماناً بهذه الحقيقة وقلده كلّ العلماء.

فلقد رأت العيون الخلق وحكم العقل، وجزم بوجود الخالق، واعتقد القلب وآمن، كما ذكرنا ذلك في برهان النظام والحركة في الجراد المبلغات.

بعبارة أخرى (إنّ الحواس عاجزة عن إثبات وجود الله تعالى بصورة مباشرة، ولكن يمكن الاستعانة في هذا المجال بصورة غيرمباشرة، وذلك عن طريق معرفة النظام المهيمن على هذا العالم عن طريق الحواس، ومن ثمّ الاستنتاج عن طريق الحواس، ومن ثمّ الاستنتاج عن طريق العقال بوجود منظّم حكيم وراء هذا النظام الدقيق) (١٩٧) وهذا ما عناه الإمام أمير المؤمنين عَيَدِالسَّلَمُ بقوله لذعلب: «تدركه القلوب بحقائق الإيمان» أي آمن القلب حقاً وواقعاً؛ لأنه رأى بعين الحس والعقل.

والخلاصة: إن الإنسان المؤمن إذا وصل إلى أعلى مراتب الإيمان، بوجود بحيث حصل له القطع، واليقين، والعلم المتين، بوجود الخالق العظيم من خلال الآثار والحقائق والآيات الدالة عليه... فحينها سيرى الله تعالى بقالي بقالي ووجدانه وعقله المذعن، الخالي عين الماديات، الصافي من الشكوك والأوهام رؤية نورانية معنوية (١٩٨).

#### المطلب السادس: هل يمكن رؤية الله في الآخرة؟

لقد ذكرنا إن كثيراً من أهل السنة يعتقدون أن الله سيُرى يصوم القيامة، في حين أننا نخالفهم في ذلك استناداً للأدلة العقليمة والنصوص الشرعية، وللاختصار سنذكر دليلين مع ردود علمائنا عليها:

١. احتجاج أهل السنّة بدليلهم العقلي بأن ملاك الرؤية هو



«الوجــود»، وكلَّ موجــود يصــح رؤيتــه، وبمــا أنَّــه تعالـــى موجــود فيمكــن رؤيتــه (۱۹۹).

ويرد عليه: بأن ملاك الرؤية ليس «الوجود» بما هو وجود، بيل هو وجود، بيل هو الوجود المقيّد بقيود، منها كونه جسماً مادّياً واقعاً في إطار ظروف خاصّة، لتصح رؤيته.

ولهذا توجد أمور من قبيل: العلم، الإرادة، العقل، النفس، الالكذة، والألم موجودة، ولكنّها لا ترى بالعين (٢٠٠).

اً. احتجاج أهل السنة بقوله تعالى: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [١٠] فهم يفسرون الآية بأن المؤمن يستطيع رؤية الله بعينه في الجنة.

#### يرد عليه:

ا. «النظر» لا يفيد «الرؤية» دائهاً; لأنّ حقيقة «النظر» في اللغة هو تقليب حدقة العين نحو الشيء طلباً لرؤيته اللغة هو تقليب حدقة العين نحو الشيء طلباً لرؤيته وعلى الإنسان نظره طلباً للعثور على شيء، ولكنّه لا يراه، ولذلك يقال: «نظرت إلى الهلال فلم أره» (٢٠٠٠) والدّن العقلية والقرآنية، على استحالة رؤية الله بالبصر، والتي أشرنا إليها سابقاً، تلزمُنا اتّباع تفسيريجنّبنا الوقوع في محاذير القول برؤية الله بالبصر.

وقد فسّرلنا أهل البيت عَلَيْهِمْ السّلَامُ هذه الآية، فقد روي عن الإمام علي بن موسى الرضا عَلَيْهِ السّلَامُ حول تفسير قوله تعالى الرضا عَلَيْهِ السّلَامُ حول تفسير قوله تعالى الربّ أوجوه يومئذ ناضرة \* إلى ربّ اناظرة \*: «يعني مشرقة تنتظر واب ربّها» (٢٠٤)

واللافت للنظران الأحاديث والروايات الواردة عن أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ تستنكره خده العقيدة الخرافية أشد استنكار، وتنتقد القائلين بها أشد انتقاد، من ذلك أن أحد أصحاب الإمام الصَّادق (عَلَيْهِ السَّلَامُ) قال له: « يَا ابْنِنَ رَسُولِ اللَّه (صَلَّه اللَّه مَا تَقُولُ فِي الْخَبِر الَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ اللَّه (صَلَّك اللَّه (صَلَّك أَي تُلَّه عَلَيْهِ وَ اللَّه (صَلَّح وَ عَنْ رَسُولِ اللَّه (صَلَّك اللَّه عَلَيْه وَ اللَّه إلَى رَبَّهُ عَلَى مَا تَقُولُ فِي الْخَبِر اللَّذِي رُويَ عَنْ رَسُولِ اللَّه (صَلَّم اللَّه عَلَيْه وَ اللَّه (صَلَّم اللَّه عَلَيْه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ عَنْ رَبُّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَاللَّه وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللْه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَالْهُولُ وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّه وَاللَّهُ وَاللَّه وَالْهُ وَالْهُ وَاللَّهُ وَالْهُ وَاللّه وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَالْهُ وَاللّه وَالْهُ وَاللّهُ وَاللّه وَلْهُ وَاللّه وَال



الَّذِي رَوَوْهُ أَنَّ الْمُؤْمني نَ يَرَوْنَ رَبَّهُ هُ فِي الْجَنَّة، عَلَى أَيِّ صُورَة يَرُوْنَهُ أَوْ نَهُ أَلَا هُعَاوِيَةً، عَلَيْ مَا أَقْبَتَ عَلَيْ الْمُعَاوِيَةُ، مَا أَقْبَتَ عَيِشُ بِرُوْنَهُ أَوْ ثَمَانُ وَنَ سَنَةً لَوْ ثَمَانُ وَنَ سَنَةً لَعِيشُ بِالرَّجُ لِ يَأْتِ عَلَيْ هِ سَبِعُونَ سَنَةً أَوْ ثَمَانُ وَنَ سَنَةً يَعِيشُ بِالرَّجُ لِ يَأْتِ عَلَيْ عَلَيْ الْمُعَاوِيةُ، إِنَّ مُحَمَّداً (صَلَّهُ فَي مُلُكُ اللَّهُ وَيَالُكُ مَنْ نَعَمِه، ثُعَاوِيةً اللَّهُ مَقَدالُ مَ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَقَدالُ مَا اللَّهُ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَعَلَيْ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَعَاوِيةً اللَّهُ مَعَاوِيةً اللَّهُ الْمَقْدَة اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ مَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْ

أقول: وكيف يستطيع المحدود من رؤية اللامحدود؟

قيل للإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «يزعه بعض الناس أنه يمكن أن يُرى الله، فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ: الشهس جزع من سبعين جزع من نور الكرسي، والكرسي جزع من سبعين جزع من نور العرش، والعرش جزع من سبعين جزع من نور العرش، والعرش والعرش جزء من سبعين جزء من نور الستر الحجاب، والحجاب جزء من سبعين جزء من نور الستر فارت كانوا صادقين فليملأوا أعينهم من الشمس ليس دونها سحاب» (١٠٠١).

بمعنى إذا كان الإنسان عاجزاً عن النظر إلى الشمس مباشرة دون حجاب، فكيف يستطيع النظر إلى الله تعالى الله تعالى السني الله تعالى السني السني

بل إن الخلق عندما يحشرون يوم القيامة لا يقدرون على النظرال نوربعض مخلوقات الله المقدّسة كنور فاطمة النظراء عَلَيْهَا السَّلَمُ، فلقد روي عن جابر بن عبد الله الأنصاري أنه قال لأبي جعفر عَلَيْهِ السَّلَمُ : « جعلت فداك يا بن رسول الله حدثني بحديث في فضل جدتك فاطمة عَلَيْهَا السَّلَمُ إذا أنا حدثت به الشيعة فرحوا بذلك، قال أبو جعفر عَلَيْهِ السَّلَمُ : « حدثني أبي، عن جدي، عن رسول الله صَالَةُ وَعَلَا إلهِ وَسَامَ ، قال:



إذا كان يصوم القيامصة، إلى أن قال، فيقول الله تعالى: يا أهل الجمع، إني قد جعلت الكرم لمحمد وعلي والحسن والحسين وفاطمة، يا أهل الجمع، طأطئوا الرؤوس، وغضوا الأبصار، فإن هذه فاطمة تسيرإلى الجنة.. »(١٠٠)

رُبّ تساؤل يرد: لماذا النداع يأمرنا أن نطأطيئ رؤوسنا ونغض أبصارنا عند مرور فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ ونحن نعلم أنها محتشمة، بالإضافة إلى أن يوم القيامة ليس دار تكليف فما الضررات وقع النظر عليها عَلَيْهَا السَّلَامُ ؟

الجواب: هناك عدة احتمالات ولكن ساكتفي بذكرما يتعلق بمحل الشاهد وهو أن الزهراء عَيَهَا السَّلَامُ سيكون لها نصور متميز في يوم القيامة بحيث لا يقوى البشرعلى النظر إليها مباشرة ،كامتناعنا عن النظر المباشر لعين النظر المباشر لعين النظر إليها مباشرة ،كامتناعنا عن النظر المباشر لعين الشمس في الدنيا ... لذا طُلب منا أن نغض أبصارنا ، بل ونطأطئ رؤوسنا لعظمة نورها الذي ربما يخطف الأبصار فكما هو معلوم أن المؤمن يتجسد إيمانه وعمله الصالح يوم القيامة على هيئة نورها أيْدِي مُ وَبِأَيْمَانِمُ اللهُ وُمِنَينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمُ بَيْنَ أَيْدِي مُ وَبِأَيْمَانِمُ المالح المالح العلي في الإيمان والعمل الصالح !! فبالتأكيد للدرجات العلى في الإيمان والعمل الصالح !! فبالتأكيد سوف يشغل مساحة أكبر وسيكون نورها أشد ...

فالسيدة فاطمة عَلَيْهَالسَّلامُ واحدة من أهم أسمائها وألقابها «الزهراء «، روي عن أبي هاشم العسكري قال: «سالت صاحب العسكر عَلَيْهِالسَّلامُ: لهم سمّيت فاطمة «الزهراء» عَلَيْهِالسَّلامُ؛ لهم سمّيت فاطمة «الزهراء» عَلَيْهِالسَّلامُ ؟ فقال: «كان وجهها يزهر لأمير المؤمنين عَلَيْهِالسَّلامُ من أوّل النهار كالشمس الضاحية، وعند الزوال كالقمر المنير، وعند غروب الشمس كالكوكب الدرّي »(١٠٠)

بـل حتى عـوام الناس قـد لاحظـوا هـذا النـور، حتى تذكـر بعـض الروايات بـأن عائشـة قالـت: «كنا نخيـط ونغـزل وننظـم الإبـرة بالليـل فـي ضـوء وجـه فاطمـة » (١١٠)



فمــن بــاب أولـــى أن يكــون لهــا نــور ســاطع لا يتحمــل أحــد النظـــر إليـــه إلا مــن أقـــدره الرحمــن كأبيهــا وبعلهــا وبنيهــا صلــوات ربـــى عليهـــم أجمعيـــن.

هذه الصديّقة الطاهرة حاول الرسول صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمُ تعريفها للناس كي يطيعوها ولا يؤذوها، ولا يُحرمون من بركاتها، فللناس كي يطيعوها ولا يؤذوها، ولا يُحرمون من بركاتها، فروي عن مجاهد: خرج النبيّ صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَالَمُ وها وَخذ بيد فاطمة فقال: «من عرف هذه فقد عرفها ومن لم يعرفها فهي فاطمة بنت محمّد، وهي بضعة منّي، وهي قلبي، فهي فاطمة بنت محمّد، وهي بضعة منّي، وهي قلبي، وهي روحي التي بين جنبيّ، من آذاها فقد آذاني ومن آذاني فقد آذاني الله »(۱۳)

يا ترى هل عرفت الأمة المحمدية السيدة فاطمة عَلَيْهَا السَّلَمُ فَاحترموها وقدسوها أم جَحَدُوا بِهَا وَاسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُمَّا وَعُلُسَةً وَالْمُوها وَعُدروا ببضعته وظلموها وأذوها?

عشرات الأدلية الروائية تثبت أنهم آذوها وظلموها بعد وفاة رسول الله صَّالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ بغصب الخلافة من الخليفة الشرعي المنصّب من قبل الله تعالى وهو بعلها أمير المؤمنين على عَلَيْهِ السَّلَمُ، وغصب أرض فدك، وبحرق دارها وكسر ضلعها وإسقاط جنينها وضربها ...وهكذا بقيت مظلومة مهضومة.

يق ول السيد المقرم (۱۱۱): رأت الزهراء عَلَيْهَ السَّلَمُ أباها في المنام فشكت إليه ما نالها من بعده، فقال لها: انا قادمة عن قريب. وما زالت تقول في تلك الأيام والليالي: ياحي يا قيوم برحمتك أستغيث فأغثني، اللهم زحزحني عن النار وأدخلني الجنة وألحقني بأبي محمد. فإذا قال لها أمير المؤمنين عافاك الله وأبقاك. تقول: يا أبا الحسن ما أسرع اللحاق برسول الله.

ولما كان اليوم الذي توفيت فيه أتاها جبرئيل ومعه الملائكة



فسلم عليها فأخبرت أمير المؤمنين عَيَهُ السَّلَامُ بذلك وبعد هنيئة سمعها تقول: عليكم السلام يا رسل ربي فسالها أمير المؤمنين عمن سلم عليها فأخبرته بأن ميكائيل سلم عليها وهو يقول: إن الله تعالى يقرؤك السلام يا حبيبة حبيب الله وثمرة فؤاده اليوم تلحقين بالرفيق الأعلى وجنة الماوى.

وفي ذلك اليوم وقبيل المغرب قالت لأم سلمى زوجة أبي رافع التي كانت تمرضها أيام علتها: يا أماه اسكبي لي غيسلا فاغتسات تم قالت: يا أماه أعطني ثيابي الجدد فلبستها وأمرتها أن تقدم فراشها وسط البيت ففعلت، ثم نامت مستقبلة القبلة وقالت: يا أماه إني مقبوضة الآن فلا نامت مستقبلة القبلة وقالت: يا أماه إني مقبوضة الآن فلا يكشفني أحد قالت أسماء بن عميس - وكانت تمرضها أيضا - فخرجت عنها وانتظرتها ساعة فناديتها بعد ذلك: يا بنت محمد المصطفى يا بنت أكرم من حملته النساء... يا بنت محمد المصطفى يا بنت أكرم من حملته النساء... يا بنت وكشفت الربه قاب قوسين أو أدنى. فلم تجب فدخلت البيت وكشفت الرداء عنها فإذا بها قد قضت نحبها وفارقت روحها الدنيا. رحم الله من نادى: وا فاطمتاه، وا سيدتاه، وا مظلومتاه.

#### (فائزي)

بنت النبي ماتت ابعلتها خفيه ظلوا يتامه من بعدها حسن وحسين نادى علي المرتضى والطم الخدين مكسورة الأضلاع واحزني عليها گوموا دعينوني او جيبوا النعش ليها

وآجــــرك الله يا علي في هالرزيه كلمن ي كول امنه البتول خوي چا وين آجركـــم الله يا أولادي بالزچيه دهري فجعني بالنبي واليوم بيها او ظلت نواديها ابظلمه هالعشيه

قام الإمام عَلَيْهِ السَّلَامُ بتغسيلها وكانت تساعده على ذلك أسماء بنت عميس ولما غسلها أخذ في تكفينها وقبل أن يعقد



الرداء عليها صاح: يا حسن يا حسين يا زينب يا أم كلثوم ويا فضة هلموا وتزودوا من أمكم الزهراء فهذا الفراق واللقاء في الجنة فأقبل الحسنان يقولان: واحسرتاه لا تنطفي من فقد جدنا المصطفى وأمنا الزهراء إذا لقيت جدنا فاقرئيه منا السلام وقولى له: إنا بقينا يتيمين غريبين في دار الدنيا. (نصاری)

> گضت وامصابها ما مر شبیهه حنت آه شبگتهم بدیها يحيدر شيل سيطين الزكيه ارضها والسمه حتّت سويه

بجوا سيبطينها او شيبكوا عليها او هتف بالعرش نحيهم يبو احسين شــيل احسـين يـا حيـدر واخيه الفكد بضعة الهادي او ينحب الدين الاثارا







# 

عن الأيام الفاطمية



#### المناسبة

#### الأيسام الفاطمية الأولى

# القصيدة: للشيخ حبيب ابن الحاج مهدي النجفي

ويا جنة الفردوس دانية العطف ليالى أصفى الود فيها لمن يصفى قلوبٌ على ما في المودَّة والعطف لمنتقدُّ شملُ الأحبة بالصرف ونحن نَشاوى لا نَمُلّ من الرَشْف تمرُّ علينا وهي طيِّبةُ العُرف بزَهرتكَ الأرياحُ أودت بما تَسفي فذكرتَنى قبرَ البتولة إذ عُفِّي بشجو إلى أن جُرِّعت غُصَصَ الحتف لدى كُلُ رجس من صحابته جِلْفِ عليها وخانوا الله في ذلك الحلف حديثا نفاه الله في محكم الصُحف تَعثُّرُ بِالأَذيالِ مَثنيةَ العطف ومدَّت إليه الطرفُ خاشعةُ الطّرف إذا فُرَّت الأبطالُ رعبا من الخسف يسومونني مالا أطيق من الخسف العداوة لئ بالضرب منتّ يستشفى ألوذ وهل لى بعد بيتك من كهف جنينى فوا ويلاه منهم ويا لَهف تُؤرِّقُها البلوي وظالمــُها مُغفى(١١٤)

سقاك الحيا الهطالُ يا معهدَ الإلف فكم مرَّ لى عيشٌ حلا فيك طعمُه بسطنا أحاديثُ الهوى وانطوت لنا فشتتنا صرفٌ الزمان وإنَّه كأنْ لم تَدُرْ ما بيننا أكؤسُ الهوى ولم نقض أيامَ الصبا وبها الصَّبا أيام منزلُ الأحباب مالُك موحشا تَعفَّيتَ يا ربعَ الأحبة بعدهم رمتُها سهامُ الدهر وهي صوائبٌ شجاها فراقُ المصطفى واحتقارُها لقد بالغوا في هظمها وتحالفوا وما ورَّثوها من أبيها وأثبتوا فآبت وزندُ الغيظِ يَقدحُ في الحشا وجاءت إلى الكرار تشكو اهتظامَها أبا حسن يا راسخُ الحلم والحجى أراك ترانى وابنُ تَيم وصحبُه ويَلطِمُ وجهي نصبَ عينيكَ ناصبُ لمن أشتكى إلا إليك ومَن به وقد أضرموا النيران فيه وأسقطوا وما برحت مهظومةً ذاتَ علة



الاُيّامُ الفاطِمِيَّة

#### (مجردات)

یحیدر گوم ما تلحگ علیه او لمـن وصـل شـاف الزكيـه او محسن سگط والحاله شـجیه حن او بچه او گال اشبدیه ابوچ ابصبر وصانی وصیه (۱۱۵)

تصيح ابصوت والدمعه جريه ترانـــى اصبحــت باعظــم رزيــة ضلع مكسور والونه خفيه





#### المحاضرة الخامسة

#### فاطمة أمُ أبيها

#### روي عن الإمام الباقر عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ أنه قال:

## « إن فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ كانت تكنَّى: أمُّ أبيّها » (٦١٢)

من الأوسمة الرفيعة الخالدة التي لم تمنح لبنت نبيّ قصط غير الزهراء عَلَيْهَا السّلامُ ما منحه أشرف الرسل والأنبياء لسيدة النساء وسام (أمُّ أبيّها) صلوات الله عليها.

إنّها كنية ما أجلّها وأعظمها! فهي تعبرعن عمق الارتباط الروحي الضخم بين المانح العظيم المقدس وبين الممنوحة الطاهرة المطهرة بحكم التنزيم من كل رجس ودنس.

نعصم، هضده الكنيضة جديضرة بالتأمضل والتدبر، فهضي هتاف ملأ الكون بصداه ، ونصداء لصكل جيضل يتدبر معناه، وتنبيضه للاُمّضة بما ينبغني عليها من توقير البتول وحفظ مقامها الشامخ من قلب الرسول.

لقد تبوّات الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ هذا المقام العظيم من قلب أبيها صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ ، لا لكونها ابنته، وإنّما أراد الله عزّ وجلّ لها ذلك المقام المحمود زيادة على مواقفها الفريدة. (١٧٠) حيث يروى أن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللّهِ وَسَلَّمَ اللّهُ وَسُلَّمَ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّه اللّه وَعَلَيْهَا السّلَامُ يقول لها ويرى ابنته فاطمة عَلَيْهَا السّلَامُ يقول لها : «مرحباً أمّ أبيّها ». (١١٥)

وأحببت أن نقف وقفة قصيرة على هذه الكنّية لكي وأحببت أن نقف وقفة قصيرة على هذه الكنّية لكي تزيد معرفتنا في فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ ولنتقرب من الأسرار الفاطمية، التي فيها كل الخير والبركة.



السؤال الذي نريد أن نطرحه في هذه المحاضرة هو:

## لماذا كنَّى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ أَبِيتِهِ فَاطْمَةَ عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بأمّ أبيّها؟

الجواب: هناك عدة تفاسير وأسباب، سنشير إليها في المباحث الأربعة الآتية:

#### مباحث الرواية الشريفة

#### المبحث الأول: التميّز بمرتبة الأمومة والبنوة

السبب الأول الذي من أجله كُنيت الزهراء عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ بام أبيها هو لأنها عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ بام أبيها هو لأنها عَلَيْهَ ٱلسَّلَامُ قد تميّزت بكون تعاملها مع أبيها تعامل الأم المثالية مع ولدها، وبنفس الوقت تميّز الرسول صَالَّلتُهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الدِوسَامَ بكون تعامله مع ابنته تعامل الولد المثالى مع أمّه.

إن تشبيه -الرسول صَّالَللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّالِهِ وَسَلَّم - ابنته كأمّه، أمر متعارف في البلاغة، فنحن حينما ننظر إلى وجه طفل جميل، يصح أن نقول: (لقد رأيت قمراً في السرير)، لوجود صفة مشتركة ما بين المشبه (الطفل)، والمشبه به (القمر) وهي: الجمال، فصح أن نشبه الطفل بالقمر، وكقول الرسول صَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ّالِهِ وَسَلَّم أطلق على (الطوف بالبيت صلاة..) (الطوف للشتراكهما في بعض الأحكام كالطهارة، الطوف لفظ الصلة لاشتراكهما في بعض الأحكام كالطهارة، رغص اختلافهما في أحكام أخرى.

وهــذا الأمرينطبــق على تشــبيه البنت بـالأمّ لوجود خصائص مشــتركة مــا بيــن الأم والابــن، هــي بنفســها موجودة مــا بيــن الرســول وفاطمة عَلَيْهِمَا السَّلَامُ، وللتوضيــح فلنســلط الضوء علــى كل واحــد منهما:

أولاً: لقد كان تعامل الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ مع ابنت فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ ليس فقط كتعامل الأب لابنت ، بل كتعامل الولد مع أمه، فكان يحترمها ويبرها ويحبها كثيراً، يروى عن عائشة قالت: «ما رأيت أحداً كان أشبه كلاماً وحديثاً من فاطمة برسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمُ ، وكانت إذا دَخَلَتُ عليه رحّب بها وقام إليها، فأخذ بيدها،



فقبّلها وأجلسها في مجلسه »(١٠١٠)

يذكر العلماء سنة وشيعة بأن هذا الحديث صحيح الإسناد حتى على شرط الشيخين بخاري ومسلم...الآن تعالوا معنا لنقف على فقرات الحديث:

ا. العبارة الأولى: (وكانت)، فهذه الكلمة دالة على الاستمرارية، بمعنى أن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىّ الِهِ وَسَلَّمَ لَه م يقم بهذا السلوك مع فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ مرة أو مرتين أو ثلاث، بيل كلما دخلت عليه فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ رحّب بها لقولها: (إذا دَخَلَتُ عليه رحّب بها)، إذاً الأمر الأول أنه كان يرحب بها.

7. العبارة الثانية: (وقام إليها)، انتبهوا فعائشة لـم تقل: (قام لها) بـل قالـت: (قام إليها). فـي اللغـة العربية (قام لها) غيـرمقام (قام إليها)، فمعنى (قام لها) أي: لما رآها وقف غيـرمقام (قام إليها) تعني: قام مـن مقامـه فـي مجلسـه، بينما عبارة (قام إليها) تعني: قام مـن مقامـه وتقـدم إليها ليسـتقبلها، فنحـن عندما نحتـرم إنساناً نقـف لـه، ولكـن لا نقـوم إليـه إلا إذا كان ذو شـأن كبيـر... التفتـوا إلـي أن الفاعـل لذلـك هـو سـيد الأنبياء والمرسـلين.

٣. العبارة الثالثة: (فأخذ بيدها، فقبّلها)، فالسلوك الرابع والخامس الذي يدل على عظر محبة الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ لابنته فاطمة هو أنه يمسك يدها ويقبلها، وكأن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ يعاملها معاملة الأم. فمن المتعارف أن الأب عادة يقبّل ابنته البالغة في وجهها كجبهتها ولكن تقبيل الرجل ليد امرأة -على الأغلب- نجده محصوراً بتقبيل الولد ليد أمّه.

العبارة الرابعة: (وأجلسها في مجلسه)، فعائشة لـم تقل: (وأجلسها علـى يمينه أو يساره)، بـل قالـت: (وأجلسها في مجلسه)، بمعنى أنه قام من مكانه واستقبلها ثـم جعلها مجلسه)، بمعنى أنه قام من مكانه واستقبلها ثـم جعلها تجلس في نفس المكان الـذي كان يجلس فيه... فكل هذه الأفعال يمارسها الأب مع أمه، ولكن الرسول صَالَّللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمُ مارسها مع ابنته.



ويروى أن الرسول صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمَ إِذَا أَراد سفراً أَو غزاة كَان آخرالناس عهداً عهداً بفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ، وإذا قدم كان صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمَ أَولَ الناس عهداً بفاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ (((())))، وكان صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمَ لا ينام حتى يقبّل عرض وجهها، ... ويدعو لها. ((()))

وكان صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ يكثر من زيارتها وتعهدها ويقول لها : «فداك أبعى وأُمّى» (٢١٤) ويقبّل رأسها فيقول : «فداك أبوك» (٢١٤)

فه ذا التبجيل والتعظيم والتكريم الصادر من الرسول صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَعَلَى اللّهِ عَلَيْهِ السّها في مجلسه ومدحها في مجلسه ومدحها في السّكلام يشابه تبجيل الولد لأمه، لكونه يرى أن فاطمة عَلَيْهَ السّلامُ مثّلت دور الأم المثالية المؤمنة الحنون المخلصة، لذا استحقت أن يخْفِضْ لها جَنَاحَ السُّدُ أَلْمِنَ الرَّحْمَةِ، وأن تكنَّى بأم أبيها.

ثانياً: لقد كان تعامل السيدة فاطمة عَلَيْهَا السّها ، بها الرسول صَلَّاللَّهُ عَيْدِوَعَا الرّهِ وَسَلَّمَ عَير مقتصرِ على تعامل البنت مع أبيها ، بل تعامل الأم المثالية لولدها.

وأيضاً لما نستقرئ النصوص الشرعية نجدها بالعشرات تؤكد على ضرورة أن يبرّ الأولاد الوالدين، ولكن التأكيد أقل بكثير فيما يتعلق ببر الوالدين لأبنائهم، والسبب يرجع لأن محبة الوالدين لأبنائهم أكبرمن محبة الأبناء لوالديهم؛ لأن الوالدين يشعرون أن امتدادهم بأبنائهم لا العكس، وهم قطعة منهم،



ولذا فالشريعة لـم تركزعلى وجوب محبة الوالدين لأبنائهم؛ لأن المحبة فطرية مُودَعَةً في قلوبهم، نعم أنها حثت على إظهار هذه المحبة لهم بالتقبيل والحضن والكلام الجميل... إلخ

ولكننا حين نأتي إلى السيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ نجدها قصد كسرت القاعدة؛ لأنها أحبَّت أبيها الرسول صَالَّلَاهُ عَلَيْهُ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ حَبَّا جَمَّاً مَصَالَّمَ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ حَبَّا جَمَّاً، حَبًا يفوق محبة البنت لأبيها ويوازي حب الأم لولدها بأعلى درجاته.

أخرج الطبراني والحاكم وغيرهما عن أبي ثعلبة الخشني، قال: كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ إِذَا قَدِمَ من سفر، صلّى في المسجد ركعتين، ثمّ أتى فاطمة فتلقته على باب البيت، فجعلت تلثم فاه وعينيه وتبكي، فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ : «ما يبكيك فقالت: «أراك شعثاً نصباً، قد أخلولقت ثيابك» فقال يبكيك فقال الها : «لا تبكي، فاإنّ الله قد بعث أباك بأمر لا يبقى على وجه الأرض بيت ولا مدر ولا حجر ولا وبرولا شعر إلّا أدخله الله به عزاً وذلاً حتى يبلغ حيث بلغ الليل». (١٣١)

وكانت عَلَيْهَا السَّلَامُ تؤثره بما عندها من طعام كالاًم المشفقة على ولدها، فعن أنسس قال: جاءت فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ بكسرة خبز لرسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ فقال: «ما هذه الكسرة؟» قالت: «قرص خبزته ولم تطب نفسي حتى أتيتك بهذه الكسرة.» (۱۳۳۱).

وعن عبد الله بن الحسن قال: دخل رسول الله صَاَّلَتَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ إِلَا وَسَلَّمَ



على فاطمه عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ فقدَّمت إليه كسرة يابسة من خبز شعير، فأفطر عليها، ثم قال: «يا بنيَّة، هذا أول خبزأكل أبوك منذ ثلاثة أيام»، فجعلت فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ تبكي ورسول الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَى ٓ الْهِ وَسَلَّمَ يمسح وجهها بيده). (۱۳۳۳) (۱۳۲۵)

وبلغت محبتها لدرجة أن الرسول صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمٌ لَمَا أُسرَها بكت، ولما أسرّها مرة أخرى ضحكت..قالت عائشة: إنها لما سئلت عن بكائها وضحكها قالت: أخبرني النبي صَالَّللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَمُ أنسه مقبوض ثم أخبر أن بني سيصيبهم بعدي شدة فبكيت، ثم أخبرني أني أول أهله لحوقا به فضحكت.

في حين أن المتعارف أن الأولاد لا يتمنون الموت للالتحاق بالأب بعد موته، ولكن من المتعارف أن نرى الأم تتمنى الموت بعد موته، ولكن من المتعارف أن نرى الأم تتمنى الموت بعد وفاة ولدها، وهذا الأمر قد انطبق مع الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ بعد رحيل أبيها صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّم بحيث أنها فرحت لما أخبرها الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّم بأنها أول أهله لحوقا به، وكأنها أمّ لا تقوى على فراق ولدها ... وفعلاً لقد حزنت على الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَالَم مُ عَدْت من البكائين الخمسة، ولحقا به سدريعاً.

إذاً مـن أجـل هـذه الخصائص المشـتركة اسـتحقت الزهـراء عَلَيْهَا السَّلَامُ تلك الكنيـة الرفيعـة: أمّ أبيها.

رُبّ تساؤل يرد: لا توجد خصوصية للزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ في محبتها لأبيها؛ لأن هناك بعض البنات قد فعلن مثل ما فعلت الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ؟!

الجواب: هناك فرق بين كون الأعمال متشابهة في الظاهر، وبين قيمة ومنزلة عاملها، فلوطرق الباب فقير، وكل واحد منا تصدق على الفقير بمبلغ ألف دينار عراقي، فهل هذا منا تصدق على الفقير بمبلغ ألف دينار عراقي، فهل هذا يحدل على تساوي جميع المتصدقين في القدر والمنزلة والأجر؟ الجواب ترد عليه الآية الكريمة: ﴿ مَّثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللهِ عَمْ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهِ عَمْ اللهِ عَالِمَ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَمْ اللهِ عَالِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَالِهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَمْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُتَاعِمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ ال



وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِمٌ ﴾ (٢٣١)، بمعنى تارة يترتب على الإنفاق أن لا ننال أجراً بسبب الرياء، وقد ينال أحدنا سبع حسنات، والآخر سبعمائة أو أضعاف ذلك، أو سينال آخر أجراً لا حدّ له ولا حصر، وهذا الاختلاف متوقف على مدى معرفتنا الله تعالى، هذه المعرفة القائمة على المحبة المخلصة المقرونة بالتصديق القلبي وعلامته الطاعة المطلقة.

ففاطمــة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ لما أحبِّت أباهـا الرسـول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ لا لكونــه نبيهـا، العلاقــة التــي تربطهـا معــه الأبـوة فقـط، بــل لكونــه نبيهـا، فهــي تعـرف أنــه (صلــي الله عليــه وآلــه) قــال: لا يؤمــن أحدكــم فهــي تعــرف أنــه (صلــي الله عليــه وأهلــي أحــب إليــه مــن أهله، وعترتــي أحــب إليــه مــن أهله، وعترتــي أحــب إليــه مــن ذريتــه. وذريتــي أحــب إليــه مــن ذريتــه. وذريتــي أحــب إليــه مــن ذريتــه. تعدة أن لــذا فهــي أحبّـت الرسـول أكثــرمــن نفســها وكانــت مســتعدة أن تضحــي بنفســها مــن أجلــه.

والرسول صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ كَمَا نعلهم أطلعه الله على أعمال الناس، فهو يعلم أن ابنته وعلي وسبطيه عَلَيْهِم ّألسَّلامُ هم أكثر الناس حبّاً له، لذا منحها هذه الكنية لأنه علم أنها المرأة الوحيدة التي تستحقها.

## المبحث الثاني: السيدة فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ العلَّة الغائية

السبب الثاني الذي من أجله كُنّيت الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ بأم أبيها هو لكون الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ علّه علّه لوجود أبيها، كما أن أبيها علّة لوجود أبيها. كما أن أبيها علّة لوجود ها.

فكما هو معلوم أن الوالدين هما العلّ لوجود الأبناء، وحين نأتي إلى السيدة فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فرغهم أن وجودها مرهون بوجود أبيها مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى السيدة فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ فرغهم أن وجودها مرهون بوجود أبيها مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمُ مرهون أيضاً بوجود الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ ، فكما صارت فاطمة من النبي، فأيضاً النبي من فاطمة عَلَيْهِ مَا السَّلَامُ ، وهذا من قبيل المذكور في مصادر الفريقين، وهو قول رَسُولُ اللَّهِ الصادر الفريقين، وهو قول رَسُولُ اللَّهِ المديث المذكور في مصادر الفريقين، وهو قول رَسُولُ اللَّهِ المديث المذكور في مصادر الفريقين، وهو قول رَسُولُ اللَّهِ الم



# صَلَّالْلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: (حُسَيْنٌ مِنَّى مِنَّى وَأُنَا مِنْ حُسَيْنِ..)(١٣٨)

(أي: إن الحســــين ابنــــي وامـتــــدادي الطبيعــــى فـهــــو قــــرة عينــ وثمرة فوادي وفي نفس الوقت أنا من حسين، وعليه فإن هـــذا الحديـــث يحــدد المفهــوم الـــذي أراده مــن هـــذا الحديـــث أي: بدقـــة متكاملــة وبتمعــن نــرى أن هــذا الأمــريعنــى اســتمرار الرسالة السماوية وإحياء معالم الدين والعقيدة إنما هو بوجود الحسين وذرية فاطمة من الأئمة المعصومين، لذلك قيل إن الدين الإسلامي محمدي الوجود حسيني البقاء وهذا ما نراه في التضحية التي قدمها الحسين يوم عاشوراء حيث أرخص الغالبي والنفيس لإحياء شجرة الرسالة المحمدية في كل جوانبها فغذاها بدمه ودم عيالاته من الأطفال والشباب والشيوخ والنساء حتى الطفل الرضيع، وعلى هذا الأساس يكون معنى أم أبيها أن استمرار الإسلام وبقاء رسالة السماء وحفظ القرآن الكريم وعقائده ومناهجه إنما يكون بواسطة فاطمه الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ ومن خلال ذريتها، وهذا ما كان يراه الرسول في فاطمة من خلال تطلعه إلى آفاق المستقبل الـــذى ســـيكون لولـــد فاطمـــة، فــكان يكرمهــا ويحترمهــا ويقــول لها مرحبا بأم أبيها. (١٣٩)

ولقد تـم توضيـح مطلـب العلّـة والمعلـول فـي المحاضـرة الثالثـة المعنّونـة بـ (فاطمـة وليلـة القـدر) فـي هـذا الكتـاب، فنرجـو مراجعتـه.

وكلنا يعلم أن الكنية تنسب لمن يكون سبباً للمسبب، فالرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ يكنَّى بأبي الزهراء لكونه السبب لوجود الزهراء عَلَيْهِ السَّلَامُ، وبعد أن ثُبُت -بعد مراجعة المبحث في المحاضرة المذكورة - أن الزهراء عَلَيْهَ السَّلَامُ هي العلّية والسبب لوجود رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ لذا صح أن تكنَّى بام أبيها.



# المبحث الثالث: أفضلية الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ على نساء النبي

السبب الثالث السند النوراء عَلَيْهَا السَّلَامُ على النهاء النهام أبيها هو لإظهار أفضلية الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ على نساء النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ؛ لأن اللَّه عَنَّ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ؛ لأن اللَّه عَنَّ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ، صاربعضه المؤمنين) لزوجات الرسول صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ، صاربعضه نمنه في معرض التفاخر والتباهي على ابنته السيدة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ، ويعتقدن بأن هذه الكنية تدل على أفضليتهن عليها، ودفعاً لهذا الوهم فلقد كنَّى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ اللهِ وَسَلَّمَ ابنته فاطمة بام أبيها صوناً لهذه الخواطر والوساوس، بمعنى: (يا نساء النبي إن كُنتُن الخواطر والوساوس، بمعنى: (يا نساء النبي إن كُنتُن أمها الوجود، أُمُّ النبي، أُمُّ الرسول، أُمُّ المصطفى، أُمُّ أليها).

ألا أنّ الصذي ينبغي ملاحظته أن هذه الكنية التي منحها المولى سبحانه لزوجات النبي (صلى الله عليه وآله). المولى سبحانه لزوجات النبي (صلى الله عليه وآله وآله مينا من أنفُسِم وَأَزْوَاجُهُ أُمّا أُمّا مُهُمْ وَالْمَا مُل مينا في الله وقائل المعتامل في سبب نيزول الآية الكريمة، حيث قال بعضهم: إذا مات محمد سوف ننكح أزواجه فلذا نيزل قوله تعالى بتحريم النكاح: ﴿ وَلا أَن تَنكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِن بَعِدِهِ أَبَدًا ﴾ (انا) فالتنزيل إنّما هو في بعض آثار الأمومة لا في جميع الآثار كالتوارث بينهن في بعض آثار الأمومة لا في جميع الآثار كالتوارث بينهن بناتهن على المؤمنين والنظر في وجوههن كالأمهات، وحرمة بناتهن على المؤمنين لصيرورتهن أخوات لهم وكصيرورة وخالات للمؤمنين أجداداً وجدات، وأخوتهن وأخواتهن أخوالاً المؤمنين أوابئة وأنها المؤمنين أوابئة واللهن أخوالاً المؤمنين أوابئة والتها المؤمنين أوابئة والاً المؤمنين أوابئة واللها وخواتها للمؤمنين أوابئة والأنتار كالتوالاً المؤمنين أوابئة والأنتار المؤمنين أوابئة والأنتار والنفرة والمؤمنين أوابئة والأنتار المؤمنين أوابئة والأنتار وحرابة وخوالات المؤمنين أوابئة والأنتار المؤمنين أوابئة والأنتار والنفرة والمؤمنيان أوبي وجوهها والمؤمنيان أوبياً والنات المؤمنيان أوبياً والمؤلفة وا

أمّا كون هذا اللقب يعطي مقاماً عظيماً لهن فهو غير صحيح لأنه مختص بالمحسنات منهن دون المسيئات، فهو وقد أجابت الآية القرآنية عن ذلك فقال تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُنَّ رُدنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ فَإِنَّ اللَّهَ أَعَدّ لِلمُحسِنَاتِ مِنكُنَّ أَجرًا عَظِيمًا \* يَا نِسَاء



النَّبِيِّ مَن يَأْتِ مِنكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُّبَيِّنَةٍ يُضَاعَف لَهَا العَذَابُ ضِعفَينِ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا \* وَمَن يَقنُت مِنكُنَّ لِلّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعمَل صَالِحًا تُؤْتِهَا أَجرَهَا مَرَّتَينِ وَأَعتَدنَا لَهَا رِزقًا كَرِياً ﴾ (١٤٣)

وفي تفسير الميزان قال: (وختم الآية بقوله: ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ﴾، للإشارة إلى أنّه لا مانع من ذلك من كرامة الزوجية ونحوها؛ إذ لا كرامة إلّا للتقوى، وزوجية النبيّ (صلى الله عليه وآله) إنّما تؤثر الأثر الجميل إذا قارن التقوى، وأمّا مع المعصية فلا تزيد إلّا بعداً ووبالاً) (١٤٤٠). (١٤٤٠)

ولذا فلا داعي لتفاخر بعض نساء النبي بأنهن أمهات للمؤمنين، فقوله تعالى، ﴿ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّاتُهُم ﴾ (١٤١١) لا دلاله فيها على التعظيم أو العصمة أو الضمان من عدم دخول النار أو الوعد بالجنة، وقد جاءت الآيات الكريمة في تحذير نساء النبي (صلى الله عليه وآله) كقوله تعالى: ﴿ يَا نِسَاء النّبيّ لَسُّنَّ النّبي (صلى الله عليه وآله) كقوله تعالى: ﴿ وَلا تَبَرّجُنَ النّباء إن اتّقيتُنّ فَلا تَخضَعنَ بِالقولِ ﴾ (١٤١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَلا تَبَرّجُن تَبَرّجُن النّباء اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا عَلَيْهِ فَإِنّ اللّهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ طَهِيلَ اللّهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا عَلَيْهِ فَإِنّ اللّهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ طَهِيلٍ ﴿ اللّهِ اللّهِ فَا إِنّ اللّهَ هُو مَوْلاهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ طَهِيلٍ ﴾ (١٤٤)،

وقول عالى وقول وقول و عَسَىٰ رَبُّهُ إِن طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَهُ أَزْوَاجًا خَيْرًا مِّنكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِتَاتٍ تَائِبَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيِّبَاتٍ وَأَبْكَارًا ﴾(١٥٠). (١٥١)

بمعنى إن بعض زوجات النبي لا يملكن الإيمان الكافي، فلا يمكن أن يكن حجّة علينا في أقوالهن وأفعالهن، قال فلا يمكن أن يكن حجّة علينا في أقوالهن وأفعالهن، قال تعالى، ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحُرِّمُ مَا أَحَلَّ اللَّهُ لَكَ عَبَّنتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِمُ ﴾ (١٥٥١) والتعبير واضح جداً، فحينما يقول تعالى: ﴿ تَبْتَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَاجِكَ ﴾ فإن معنى ذلك أن رضى زوجات النبي لا قيمة له أمام رضا الله سُبَحَانَهُ وَتَعَالَى وتعالى، لأن رضا أزواج النبي خاضع للهوى، وليس لموازين الإيمان، وهذا ليس انتقاصاً خاضع للهوى، وليس لموازين الإيمان، وهذا ليس انتقاصاً لنساء النبي وإنما هو الواقع.

والحقيقـــة فنســـاء النبـــي لســـن معصومـــات ومـــا فيهـــن واحــدة يمكــن أنــت تصــل إلــى مســتوى فاطمــة (١٥٣) التــي قــال



نبي الرحمة هِ صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ بحقها: « إن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضبك ويرضى لرضاك ». (٢٥٤)

روى الحاكم في (المستدرك ج٣ ص١٥٤)، وعن رسول الله صَالَاتُهُ عَلَيْهَا الله وَعَالَ الله ليغضب صَالَاتُهُ عَلَيْهَا السَّلَامُ: « إن الله ليغضب لغضبك ويرضى لرضاك» ثم قال هذا حديث صحيح الإسناد، ورواه أيضاً الهيثمي في (مجمع الزوائد ج٩ ص ٢٠٣) وقال رواه الطبراني وأسناده حسن.

فالويل لمن غضبت عليه فاطمة عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ، فغضبها يعني غضب الله على أحد أحلَّ به نقمته، وجنَّبه عضب الله على أحد أحلَّ به نقمته، وجنَّبه رحمته، قال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَى فَقَدْ هَوَىٰ ﴾ (١٥٥٥).

# المبحث الرابع: فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ الأم الروحية للعالم

السبب الرابع الدي من أجله كُنّيت الزهراء عَلَيْهَا السّكمُ بأم أبيها هو لأن هذه الكنية فيها إشارة إلى لزوم طاعتها، باعتبار فاطمة عَلَيْهَا السّكمُ هي الأم الروحية لنا جميعاً.

وللتوضيح نقول: إن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ هُو وَالأَبِ الرحيم المعنوي لهذه الأمة، حيث روي عن النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَاآلِهِ وَسَلَّمَ: « أنا وعلي أبوا هذه الأمة الأمة الأمة أن الواجب على الأمة أن يبروا آباءهم، روي عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ قَال: « إن رسول الله أحد الوالدين وعلي الآخر، فقلت: أين موضع ذلك في كتاب الله؟ قال: قرأ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ موضع ذلك في كتاب الله؟ قال: قرأ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مُوضع ذلك في كتاب الله؟ قال: قرأ ﴿ وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ مُوسَانًا ﴾. (٢٥٧)

فإذا كانت فاطمة عَلَيْهَا السَّلَامُ هي الأم لأب هذه الأمة -لكونها أم أبيها-، بالنتيجة ستكون عَلَيْهَا السَّلَامُ هي أمّنا الروحية، التي طهرها الله تعالى وعصمها من الرجس، قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّه لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا ﴾ (٢٥٨)، فلذا لنزم علينا طاعتها طاعة مطلقة لعصمتها، فقد روي عن أبي علينا طاعتها طاعتها طاعتها الله عليها) طاعتها جعفر عَلَيْهِ اللهُ عليها) طاعتها



مفروضـــة علـــى جميــع مـــن خلـــق الله مـــن الجـــن، والإنـــس، والطيـــر، والبهائـــم، والأنبيـــاء، والملائكـــة »(١٥٩)

فواجبنا التكليفي هو أن نكون أبناءً بارّين بأمّنا فاطمة عَلَيْهَا السّكَرُمُ بأن ننهج نهجها ونتبع أثرها في كل حرف وكلمة، ونجعلها قدوة لنا في كل جوانب حياتنا، ولا نكتفي بادعاء المحبة؛ لأن المحبة الحقيقية يستلزم منها الاتباع، قال تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ اللّهَ فَاتّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ ﴾(١٦)

واتباعنا لمنهج الصديقة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يتمثل بتطبيق أحكام الله تعالى المستنتجة من القرآن والسنّة المتمثلة بمحمد وآله الله عَلَيْهِمُ السَّلَامُ ..

اتباعنا لمنهج الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يتمثل بمتابعتها في أدوارها التي مارستها في حياتها من أجل إحقاق الحق وإزهاق الباطل، عبر مجالات متنوعة، نذكر منها ما يلي:

ا. تعظيه حرمات الله، بالفرح لفرح أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ والحزن لحزنهم، وقد تمثّل ذلك في بكاء الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ على المجنها رسول الله صَالَسَّةُ عَلَيْهَا الْهِوَسَامُ ، وفي الوقت الذي تزامنت فيه الأحداث الجسام من غصب الخلافة وغصب الإرث وكشف البيت الطاهر والاستخفاف بحرمة الدين وأهله.. كان بكاء على الرسالة، والدين القويم، والحقوق المضيّعة، بل هو بكاء على الملايين من المسلمين الذين سيكونون ضحايا هذه المظالم وتبعات هذه الأحداث، والزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ تعلم بتلك الأمور وما ستؤول إليه لذا كان البكاء عند الزهراء عَلَيْهَا السَّلامُ يتجاوز معناه العاطفي المحدود إلى معان أخرى من الاستنهاض والثورة على الظالمين وبعث رسالة إلى عن الاستنهاض والثورة على الظالمين وبعث رسالة إلى غيّدرت وجه الدنيا بانجرافها ومبلها عن الحق (١٦٠).

ا. نشرعلوم أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، روي عن أبي محمد
 العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ: «حضرت امرأة عند الصديقة فاطمة



الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ فَقَالَت: إن لَـى والـدة ضعيفة وقد لبرس عليها في أمر صلاتها شيء، وقد بعثتني إليك أسالك، فأجابتها فأطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ عن ذلك، فثنت فأجابت ثم ثلثت إلى أن عشرت فأجابت ثم خجلت من الكثرة فقالت: لا أشـــق عليـــك يـــا ابنـــة رســـول الله، قالـــت فاطمـــة: هاتـــى وســـلى عما بدا لك، أرأيت من اكترى يوماً يصعد إلى سطح بحمل ثقيل وكراه مائة ألف ديناريثقل عليه؟ فقالت: لا، فقالت: اكتريت أنا لكل مسائلة بأكثرمن ملع ما بين الثرى إلى العرش لؤلواً فأحرى أن لا يثقل عليَّ، سمعت أبـــى صلـــى الله عليـــه وآلــه يقــول: إن علمــاء شــيعتنّا يحشــرون فيخلُّ عليهم من خلع الكرامات على قدركثرة علومهم وجدهـــم فــــى إرشــاد عبـاد الله حتـــى يخلــع علـــى الواحـــد منهـــم ألــف ألــف حلــة مـــن نـــور ثـــم ينـــادي منــادي ربنـــا عــزوجــل: أيهــا الكافلــون لأيتــام آل محمــد –صلَّــى اللَّه عليـــه وآلــه-، الناعشــون لهــم عنــد انقطاعهــم عــن آبائهــم الذيــن هـــم أئمتهـــم، هـــؤلاء تلامذتكـــم والأيتـــام الذيـــن كفلتموهـــم ونعش تموهم (۱۱۲) فاخلع واعليهم خلع العلوم في الدنيا فيخلعون على كل واحد من أولئك الأيتام على قدر ما أخذوا عنهم من العلوم حتى أن فيهم يعني -في الأيتام- لمن يخلع عليه مائة ألف خلعة وكذلك يخلع هـــؤلاء الأيتــام علـــى مـــن تعلـــم منهـــم، ثـــم إن الله تعالــــى يقول: أعيدوا على هولاء العلماء الكافلين للأيتام حتى تتمــوا لهــم خلعهــم، وتضعفوهـا لهــم فيتــم لهــم مـا كان لهــم قبـل أن يخلعـوا عليهـم، ويضاعـف لهـم، وكذلـك مــن يليهم ممن خلع على من يليهم. وقالت فاطمة عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ: يا أمة الله إن سلكة من تلك الخلع لأفضل مما طلعت عليه الشــمُس ألــف ألــف مــرة ومــاً فضــل فإنــه مشــوب بالتنغيص والكدر» (٢٦٣)

٣. الدفاع عن الحق وإحياء فريضتي الأمربالمعروف والنهي



عــن المنكــر، كمـا ورد فــي العديــد مــن مواقــف حياتهـا، ومنهـا موقــف دفاعهـا عــن أميــر المؤمنيــن حينمـا غصبــوا منــه الخلافــة، وحينمـا أخــذوه مقيــداً بالأحبـال؛ مــن أجــل أخــذ البيعــة منــه بالإكــراه، وحينمـا غصبــوا منهـا أرض فــدك فألقــت خطبتهـا التــى يعجــزاللسـان عــن وصفهـا.

ووجب علينا الاقتداء بها في الدفاع عن الحق، لا أن نهرب من الحق ونكتفي بقول (شعليّه)، (شلي كار) - كما هو متعارف في اللهجة العراقية-؛ لأنه لما سكت أهل الحق عن الباطل اعتقد أهل الباطل أنهم على حق. ك. المقاطعة الاجتماعية: فهي لم تداهن أهل الباطل أبداً؛ لأن الله حرّم علينا ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلا تُرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَامُوا فَتَمَسَّكُمُ لأن الله حرّم علينا ذلك، قال تعالى: ﴿ وَلا تُرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَامُوا فَتَمَسَّكُمُ اللّهُ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمُّ لا تُنصَرُونَ ﴾ (١٦٥). وروي عن الإمام الباقر عليه النبي: إني معذب عليه الله تعالى إلى شعيب النبي: إني معذب من قومك مائة أليف أربعين ألفاً من شرارهم وستين ألفاً من شرارهم وستين النفاً من خيارهم، فقال: يا رب هؤلاء الأشرار فما بال المعاصي الأخيار؟ فأوحى الله عزوجل إليه: داهنوا أهل المعاصي فلي مي بغضبوا لغضبي » (١٥٥).

وحينما نطلّع على سيرتها الشريفة نجد أن السيدة فاطمـة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ « ماتـت وهـي واجدة -غضبانـة- علـى أبـي بكـر » كمـا تصـرّح بذلـك كتـب أهـل السـنة (صحيـح البخـاري - ٥ / ١٧. السـنن الكبـرى للبيهقـي - ٦ / ٣٠٠).

رغـم أنهـم يعلمـون أن النبـي (صلـى الله عليـه وآلـه) قـال:
« فاطمـة بضعـة منـي يؤذينـي مـن آذاهـا ويغضبنـي مـن أغضبهـا»، (صحيـح مسـلم: ١ / ٣٧١). وقـال أيـضاً: (فاطمـة بضعـة منـي مـن آذاهـا فقـد بضعـة منـي مـن آذاهـا فقـد آذانـي ومـن أحبهـا فقـد أحبنـي) (صحيـح الترمـذي: ٣ / ٣١٩, مسـتدرك الحاكـم: ٣ / ١٥٨, مسـتدرك الحاكـم: ٣ / ١٥٨.

ولشدة غضبها فقد أوصت الإمام علياً عَلَيْهَاٱلسَّلامُ بأن تُدفن



سراً ويخفى قبرها كي لا يزورها الظالمون...ولما على الناس بوفاة الصديقة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ اجتمع وا إلى بيت الإمام على عَلَيْهِا السَّلَامُ اجتمع وا إلى بيت الإمام على عَلَيْهِا السَّلَامُ وهم يضجون وينتظرون أن تخرج الجنازة ليصلّوا عليها، إلا أن الصحابي الجليل أبا ذر خرج وقال للمجتمعين: انصرفوا فإن ابنة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا لِهِ وَسَلَّمَ قد أخراجها في هذه العشية فقام الناس وانصرفوا.

فلما أن هدأت العيون ومضى شطرمن الليل أخرجها علي والحسن والحسين عَلَيْهِمْ السَّلَامُ وعمار والمقداد وعقيل والزبير وأبو ذر وسلمان وبريدة ونفرمن بني هاشم صلوا عليها ودفنوها في جوف الليل وقد سوى أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ حواليها قبوراً مزورة بمقدار سبعة حتى لا يعرف قيرها.

وفي أعفاء قبرها، ودفنها سراً، وعدم اخبار الصحابة أو النياس بموضع قبرها، مع معرفة ومعلومية كل قبور أو النياس بموضع قبرها، مع معرفة ومعلومية كل قبور الصحابة وأمهات المؤمنين وأبناء النبي(ص) غاية عظمى كانت تهدف إليها الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ وهي بيان مظلوميتها للأجيال على مر التاريخ ليلتفتوا إلى ما جرى على آل الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الدِوسَامُ بعد رحياه. (١٦٥)

#### (مجردات)

آه على فاطىم الزهره او يتاماها تون والعين عبره والعين عبره والعين عبره والعين غبره والعين ذيچه الغدت حمره (أبوذية)

علي شيع الزهره او شال بالليل او شيبه من دموع العين بالليل دُفنت في الدجى وعَضف على على الدجى وعَضف على الدبي اللها الله

ماتت بالهضم ويلي او حسره اشلون الضلع مكسور كسره حين السلطرها ابيده سطرها

او عليها گام ينعه ابحزن بالليل على الضيّع گبرها اوظل خفيه قبرها ليته استطال دُجاها



أَفْمِثُـلُ ابنِـةِ النبيِّ يـوارى شخصُها في الدجي ويُعفي ثراها(٢٦٨)

ساعد الله قلب ابنتها زينب عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ، وكأن لسان حالها يقول: (فائزي)

لا تدفنون امنه البتوله تحت الـــتراب الدنيه علينه مظلمه بعد الزچيــه او زينب تنادي يا علي دمشوا على هون وايامهــا كلهــا گضتها بالعزيــه ليلاً ولــثم عفّــى الوصيُّ مزارَهـــا ظلــم البتــول وهتّكوا أســتارها(١٦٩)

الله زينب نايحه واتصيح يا يـــاب يظلم عليه منزلي يا داحي البـاب شالوانعشهاوالنسهكلهاايتباچون شالوانعشها امكسره يا بوي تدرون اضلوع منها امكسره يا بوي تدرون واهاً لبنــتِ المصطفى لِمْ جُهزت ما شيّعوا بنتَ الرســول وأسّسوا





# 

عن الأيام الفاطمية



#### المناسبة

#### الأيام الفاطمية الأولى

# القصيدة: للشيخ صالح الكواز الحلي

ومحمد ملقى بالا تكفين

في طولِ نَوحِ دائمِ وحنين

بظل أوراق لها وغصون لم يجتمع لولاه شملُ الدين والمسقطين لها أعرَّ جنين والمسقطين لها أعرَّ جنين والطهر تعدو خلفهم برنين رأسي وأشكو للإله شجوني بالفضل عند الله إلا دوني عبرى وقلب مكمد محزون أبتاه قلَّ على العداة معيني أبتاه قلَّ على العداة معيني في النوائب ما حييتُ قريني أم سقوط جنيني أم حملهم حقي وقد عرفوني وسائلة هم حقى وقد نهروني وقد المهروني وقد الهروني وقد المهروني وقد المهروني

الواثبين لظلم آل محمدٍ والقائلين لفاطم آذيتنا

والقاطعيان اراكة كيما تقيلُ ومجمّعي حطبٍ على البيت الذي والداخليان على البتولة بيتها والقائديان إمامَهم بنجاده والقائديان إمامَهم بنجاده خلوا ابان عمي أو لأكشفُ للدعا ما كان ناقة صالح وفصيلُها ورنَتْ إلى القبر الشار الشابيف بمقلة نادت وأظفار المصاب بقلبها أيّ الرزايا أتقي بتجلّدي فقدي أبي أم غصب بعلي حقّه أم أخذهم إرثي وفاضل نحلتي قها وصنوه قها والتيميك الحسين وصنوه





او مــن عدهـا ضلع مكســورداوي او دمعها او طاح ابنها اعله الوطيه

عكب طـه او على ام الحسـن يارت ضلعها او حالها الزهـره الزجيه

او مثل امصیبتی ما سدت واجرت او علی گادوه وآنه انغشه اعلیه (۱۷۱)

تــون والكلب يابــو احســين داوي احرى البـاب داوي احرى البـاب داوي (أبوذية)

لعدد دار النبوه الربع ياريت عدل وابعينه ابوها ايشوف يارت (أبوذية)

سطرني او دم تسيل العين واجرت ابني والضلع والباب واجرت



# الحاضرة السادسة فاكهة الجالس الحرَّمة

# بسم الله الرحن الرحيم ولا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا مَا يُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ كَمْ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴿(١٧١)

لا شيء أهـم مـن أن يعيـش الإنسـان فـي مجتمعه آمـناً على نفسـه ومالـه وعرضـه، ذلـك لأن الإنسـان شـخصٌ وشـخصه وإذا كانـت سلامتـه الجسـمانية والماليـة هـي قـوام شـخصه ووجـوده المـادي، فـإن سلامتـه المعنويـة وحفـظ سـمعته هي قـوام شـخصيته المعنويـة والاجتماعيـة، لذلـك فـإن الإسلام بقـدرمـا يشـدد علـى حرمـة الإنسـان فيمـا يرتبـط بجسـمه ومالـه فإنـه أكثـر تشـدداً بالنسـبة لمـا يرتبـط بحرمـة مكانتـه وجاهـه وسـمعته.

إن الإنسان إذا كان يعيش في مجتمع يواجه فيه اعتداءً جسمانياً فإنه بالتأكيد لا يحسس بالأمن والاستقرار، وكذلك لسو تعرض إلى اعتداء على مكاسبه المادية كنهب منزله، أو سلب أرضه، أو سرقة أمواله فلن يحسس بالأمن والاستقرار، وكذلك الحال لو انتهكت كرامته وسمعته، بمعنى أنه يتعرض للتجريح والتشهير فسوف لا يحس بالأمن في ذلك المجتمع، ومجتمعات كهذه لا تجذب من يعيش فيها ولا ترغبهم في حبها والانتماء إليها.

المجتمعات الغربية بالرغم من أن الفلسفة السائدة فيها هي فلسفة مادية لكنها وضعت قوانين تحفظ حقوق النياس في بعديها المادي والمعنوي، فكما أنه لا يستطيع أن يعتدي على مال الآخر لأنه سيكون تحت طائلة القانون، كذلك فإنه لا يستطيع أن يعتدي على سمعة الآخر لأنه سوف يكون تحت طائلة القانون أيضاً، ولذلك



عندما ترفع دعوى على شخص ما، ويثبت بعدها أن الحق معه، فإنه يقهوم برفع دعوى يطالب فيها بالتعويض وإعادة الاعتبارعن الأذى المعنوي الذي تعرض له. (۱۷۲) وعندما نأتي للشريعة الإسلامية فرغم أنها أكدت قبل وعندما نأتي للشريعة الإسلامية فرغم أنها أكدت قبل أكثر من ١٤٠ سنة على ضرورة حفظ حقوق الإنسان وحرمة كشف عورات الناس وحرمة ذكر عيوبهم، إلا أن بعض المسلمين مقصّرون في الالتزام بهذا القانون الإلهي وبالأخص الغيبة، فقد ترى المسلم يتورع عن الفواحش والمظالم والمنكرات ولكن إذا حانت له الفرصة في هتك أعراض الناس، تراه يتفنن في الغيبة ويستلذ بذكرها في المجالس حتى صارت حديث سهرهم، وإدام سمرهم، ولذا لقبت بفاكهة المجلس، بمعنى أن الناس مثلما اعتادت بعضهم معتاداً على اغتياب الآخرين في المجالس التي يجتمعون فيها.

# مباحث الآية الكريمة المبحث الأول: الغيبة، حكمها وأنواعها

حرمـــة الغيبــة ضــرورة مــن ضروريــات الديــن -كمــا يتفــق علـــى ذلـــك جميــع المســلمين -، فهـــي تُعــد مـــن كبائـــر الذنـــوب والتـــي ورد التشـــديد علـــى تركهــا، وتوعــد مـــن يقــوم بهــا ويفعلهــا بالنــار والعـــذاب الشـــديد.(۵۷۱)

وقد عُرِّفت الغيبة بعدة تعريفات، منها ما ذكره الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظله) بأن الغيبة هي أن يذكر المؤمن بعيب في غيبته، سواءً أكان بقصد الانتقاص، أم لم يكن، وسواءً أكان العيب في بدنه، أم في دينه، أم في خلقه، أم في دينه، أم في دينه، أم في دينه، أم في دنياه، أم في غيبر ذلك مما يكون عيباً مستوراً عن



الناس. (۲۷۱)

أنواع الغيبة: صريح الروايات وكلمات الفقهاء أن لا فرق في ذكر العيب بين عيب وآخر، سواءً أكان نقصاً في البدن، أو في البدن، أو في النسب، أو في الخُلُق، وسواءً أكان في الأقوال أو الأفعال في النسب، أو في الخُلُق، وسواءً أكان في الأقوال أو الأفعال في دين أو دنيا، أو في أمور ترجع إليه كاللباس والمنزل والمركب وأمثال ذلك.

وقد ذكر لكل واحد من هذه الأمور مثالاً:

أما الغيبة الراجعة للبدن فمثاله أن يقول: فلان أحول، أو أعرواً وأسود.

وأما الغيبة في النسب فمثالك أن يقول: فلان أبوه فاسق، أو خبيث، وأمثال ذلك. وأما الغيبة في الخلقة فمثالك أن يقول: فلان سيء الخلصة، أو سارق، أو ظالم. وأما الغيبة في سلوكه الديني فمثالك أن يقول: فلان كذاب، أو شارب خمر، أو يتسامح في صلاته. وأما الغيبة في سلوكه الدنيوي فمثالك أن يقول: فلان غير وأما الغيبة في سلوكه الدنيوي فمثالك أن يقول: فلان غير

واما العيبه في سلوكه الدنيوي فمتاله ان يقول: فلان عير مواد مواد فلان عير مواد الشيخين قال للآخرإن فلاناً لنسؤوم، ثراً أكسول، نوام وي أن أحد الشيخين قال للآخرإن فلاناً لنسؤوم، ثم طلبا أدماً من رسول الله لياكلابه الخبر فقال: فقال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَلَّمَ: «قد ائتدمتما. فقال: ما نعلمه، فقال: بلي! إنكما أكلتما من لحم صاحبكما» (۱۷۷)

وهكـــذا فـــي ســــائر الأمـــور الراجعـــة لــــــه إذا ذكـــرت بســـوء بنحو لا يرضـــى صاحبهـــا.

وكثيراً ما يقول بعض الأشخاص المحتالين حين يريدون استغابة أحد بمدحه أولاً، فيقول: (هو نعم الرجل، لكن مع الأسف إنه سارق وكذا وكذا). (١٧٨)

ويذكر الفقهاء بأنه لا فرق في الذكربين أن يكون بالقول، أم بالفعل الحاكي عن وجود العيب، روي عن عائشة: « دخلت علينا امرأة، فلما ولت، أومات بيدي أنها قصيرة، فقال (ص): اغتبتها »(١٧٩)



كما أن الظاهر أنه لا بدمن تعيين المُغْتَاب، فلوقال: واحد من أهل البلد جبان لا يكون غيبة، وكذا لوقال: واحد من أهل البلد جبان لا يكون غيبة، وكذا لوقال: أحد أولاد زيد جبان، نعم قد يحرم ذلك من جهة لزوم الإهانة والانتقاص لا من جهة الغيبة. (١٨٠)

ولفه م بقية المبحث ينبغي التفريق بين لفظي (المُغْتَاب) وهو من يذكر عيوب غيره في غيابه، وبين لفظ لفظ (المُسُتَغاب) وهو من ذكر غيره عيوبَه.

رُب اعتراضات تصرد مصن بعض النساس حينما ننصحهم بعدم الغيبة كقولهم، (أنسا لصم أغتب لأنسي لمّا ذكرت عَيب فلان لصم أكدّب!!)، وآخريقول: (أنسا لصم أغتبه لأنسي تكلمت أمامه لا فصى غيابه!!!).

وهـذه الاعتراضات تَـرد لعـدم تفريقهـم بيـن الغيبـة وغيرهـا مـن المحرمـات المختصَـة بانتهاك حرمـة المؤمـن...

وللتوضيح نقول: إن الغيبة تتحقق فيما لو أن المُغْتَاب ذكرعيوب المُسْتَغاب في غيابه، وكان صادقاً في ذكره، ولكن لو كان كاذباً فهنا الذنب صار أعظه؛ لأنه أضاف ولكن لو كان كاذباً فهنا الذنب صار أعظه؛ لأنه أضاف إليه الكذب ويسمى هذا الفعل المُحرَّم بالبُهْتان، رُويَ عَنْ رُسُولُ اللَّه عليه وآله قَالَ: «هَالُ تَدُرُونُ مَالُغيبَةُ؟، قَالُوه اللَّه عليه وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالُ: ذكْرُكُ أَخَاكُ بِمَا للَّغيبَةُ؟، قَالُوه اللَّه عليه وَرسُولُهُ أَعْلَمُ، قَالُ: ذكْرُكُ أَخَاكُ بِمَا يَكُرهُ، قيلُ: أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ في أُخي مَا أَقُولُ؟ قَالُ صلى الله عليه وآله الله عليه وآله الله عليه وآله أَعْدَمُ الله عليه وآله أَعْدَمُ الله عليه وآله أَوْدُلُ فَقَدِ اغْتَبْتُهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فيه فَقَدُ بُهُ تَدُهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فيه فَقَدُ بُهَ تَدُهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ

ويترتب على البهتان عـذاب شديد، روي عـن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ البهتان عـذاب شديد، روي عـن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الهِ وَسَلَّمَ : « مـن بهـت مؤمـناً أو مؤمنـة أو قـال فيـه مـا ليـس فيـه أقامـه الله تعالى يـوم القيامـة على تـل مـن نـار حتـى يخـرج ممـا قالـه فيـه »(١٨١٠).

وأما من ذكر عيب غيره في حضوره، فهنا توجد حالاتان:

١. فيما لو ذُكر عيبه السلوكي أو الأخلاقي من باب



النصيحة، والأمربالمعروف والنهي عن المنكر بأسلوب الرفق واللين، فهذا النوع من النقد مقبول وحثتنا عليه الشريعة، ويفترض أن يتقبله المنصوح ويحزن لمعصيته لا لنصيحته، روي عن الإمام الباقر عَيْدُاللَّهُ : «اتّبع من يُبكيك للنصيحة»، روي عن الإمام الباقر عَيْدُاللَّهُ : «اتّبع من يُبكيك وهو لك غاش »(١٨٨) وهو لك غاش »(١٨٨) أ. فيما لو ذُكر عيبه من باب الاستخفاف والإهانة، وهذا الفعل محرم، لأنه هتك لحرمة المؤمن، روي أن رسول الله الفعل محرمة نظر إلى الكعبة فقال: «مرحباً بالبيت ما أعظمك وأعظم حرمة كعلى الله؟! والله للمؤمن أعظمه محرمة منك على الله؟! والله للمؤمن أعظمه ماله، ودمه، وأن يظن به ظن السوء » (١٨٤)

ونقرأ في بعض الأحاديث أن «صفية بنت حُيي بن أخطب» -المرأة اليهودية التي أسلمت بعد فتح خيبر أخطب» -المرأة اليهودية التي أسلمت بعد فتح خيبر وأصبحت زوجة النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ جاءت صفية يوماً إلى النبي وهي باكية العين فسالها النبي عن سبب بكائها فقالت: إن عائشة توبخني وتقول لي يا ابنة اليهودي، فقالت: إن عائشة توبخني وتقول لي يا ابنة اليهودي، فقال لها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ: فلم لا قلت لها: أبي هارون وعمي موسى وزوجي محمد فكان أن نزلت هذه الآية أيًّا الَّنِينَ آمَنُوا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُنَ عَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُوا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُنَ تَكُنَ مَنْ يَسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً عَسَى أَنْ يَكُونُ وَا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ نِسَاءً مِنْ فَا لَا بَعْهُمْ وَلَا فِي الْمُوا لَا يَعْرُوا مِنْ مَنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُ وَا خَيْرًا مِنْهُمْ وَلَا فِي الْمَاءً مِنْ فَا مِنْ قَالِهُ مِنْ قَوْمٍ عَسَى اللَّهُ مِنْ قَالِمُ مِنْ قَالْمَاءً مِنْ فَا اللَّهُ مِنْ قَالِهُ مِنْ قَالِمُ اللَّهُ مِنْ قَالِمُ اللَّهُ مِنْ قَالِمُ اللَّهُ مِنْ قَالِهُ مِنْ قَالِهُ مِنْ قَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

وأغلب المغتابين يقعون في محرمات أخرى عدا الغيبة وهي النميمة، كالمغتاب الذي ذكر العيب الذي سمعه من شخص إلى المستغاب، فلما غضب المستغاب وكشف عيوب ذلك الشخص، قام المغتاب بنقل العيوب التي سمعها إلى ذلك الشخص... فهذا النمّام بسببه أوقع الآخرين في الغيبة وأثار الأحقاد والفتنة فيما بينهما، ولذا عقابه عظيم، روي عن النبي صَمَّاللَهُ عَلَيْهُ وَعَلَى الدِوسَامُ : «مُن مشى في نميمة بين اثنين سلّط الله عليه في قبره ناراً تحرقه، وإذا خرج من قبره سلط الله عليه تنيناً قبره ناراً تحرقه، وإذا خرج من قبره سلط الله عليه تنيناً



أسود ينهش لحمه حتى يدخل النار» (٢٨٧).

رُبَّ تساؤل آخريرد: غالباً ما ينتقد بعض الأشخاص أربَّ تساؤل آخرين في غيابهم ليسس بنيِّة النيل منهم أشخاصاً أخرين في غيابهم ليسس بنيِّة النيل منهم ولكن بهدف الإصلاح فهل يُعد هكذا نقد غيبة ويأثم الفرد عليها؟

لقـــد أجــاب علـــى هـــذا الســـؤال مكتـــب ســـماحة الســيد السيســتاني (دام ظلـــه) بمــا نصـــه:

لا يجوز إذا ذكرمنه عيباً مستوراً كما لا يجوز الانتقاص إلا إذا ترتب على ذلك مصلحة أهم. (٢٨٨)

نعــم يجــوز للمظلــوم أن يغتــاب الظالــم بقصــد الانتصــار ســواءً أكان ظلمــه مختــصاً بــه أم ممّــا يعمــه وغيــره، و الأحــوط تــرك اغتيابــه بقصــد بــث الشــكوى مــن دون أن يكــون للانتصــار. [٢٨٩]

مثال ذلك: زوجة تعاني من ظلم زوجها وسلب حقوقها، فإذا عرفت بأن هناك شخصاً يمكنه التأثير على زوجها ليصلحه، كأن يكون أباه.. فهنا جازلها أن تخبره بعيبه وتقصيره لكي ينصرها من ظلمه.

وأما إذا كانت ترغب في بث شكواها -عن ظلم زوجها لها-لشخص كأمها أو صديقتها رغم أنها تعلم أنها لن تتمكن من نصرتها بل فقط من أجل التنفيس عن نفسها، ففي هذه الحالة يحتاط سماحة السيد السيستاني (دام ظله) بوجوب ترك اغتيابه، ويمكن للمكلف من الرجوع لمرجع آخرمع مراعاة الأعلم فالأعلم.

#### المبحث الثاني: تفسير الآية الكريمة

يعقّب الشيخ ناصر مكارم الشيرازي على قوله تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَب بَعْضُاءَ أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ كَمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ ﴾قائلاً: (إن كرامة الأخ المسلم وسمعته كلحم جسده، وابتذال ماء وجهه بسبب اغتيابه وإفشاء أسراره الخفية كمثل أكل لحمه).



كلمــة ﴿ مَيْتًا ﴾ للتعبيــرعــن أن الاغتيــاب إنمــا يقــع فــي غيــاب الأفــراد، فمثلهــم كمثــل الموتــى الذيــن لا يســتطيعون أن يدافعــوا عــن أنفســهم، وهــذا الفعــل أقبــح ظلــم يصــدرعــن الإنســان فــي حــق أخيــه.

أجل، إن هذا التشبيه يبين قبح الاغتياب وإثمه العظيم. (٢٩٠)

الجواب: هناك عدّة احتمالات يذكرها العلماء، وهي كالآتي:

«م" ٣ ظ : ظ × نفظني (أنها في مقام بيان كيفية العذاب الأخروي للمغتاب، حيث تتجسم الغيبة في الآخرة بصورة أكل ميتة الشخص المستغاب، والشاهد على هذا الاحتمال رواية عن الشخص المستغاب، والشاهد على هذا الاحتمال رواية عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَّا لِهِ وَسَلَّمَ: «أنه نظر في النار ليلة الإسراء فإذا قصوم يأكلون الجيف فقال يا جبرائيل من هولاء؟ قال: هولاء الذين يأكلون لحم الناس». (١٩١)

نعصم، فمن المعلوم أن الأعمال سوف تتجسّم بموت الإنسان، قصال تعلم، فمن المعلوم أن الأعمال سوف تتجسّم بموت الإنسان، قصال تعالى، ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَلِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوءٍ ﴾ (٢٩٢) وقصال أيضاً؛ ﴿ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ﴾ (٢٩٢) والله تعالى شاء أن تجسد الغيبة يوم القيامة بمن يأكل لحم أخيه ميتاً، لذا الله تعالى في هذه الآية يعاتبنا بما مضمونه: أتحبون يوم القيامة أن تروا أنفسكم وأنتم تأكلون اللحوم الميتة؟!!

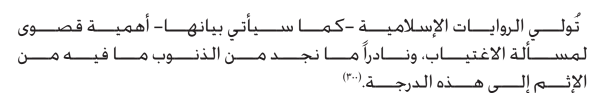
وقد يكون فيه إشارة بأن المغتاب سيحشريوم القيامة بهيئة الحيوانات والوحوش كالسباع والكلاب لكونها تتغذى على اللحوم الميتة، فقد روي عن رسول الله صَّالِللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ اللّهِ وَسَلَّمَ أنسا الله ورهام بعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة القردة وبعضهم على صورة الخنازير .. فأما الذين على صورة القردة فالقردة في الله في الله على من الناس على جهنة الإفساد.



إذاً (صورة المغتاب في جهنّم إمّا أنّه على صورة الكلب في جهنّم إمّا أنّه على صورة الكلب في الأمام على المعناكل الجيفة أو أنّه تأكله الكلاب أو بصور أخرى قبيحة). (١٩٥٥) فقد روي عن الإمام على عَلَيْهِ السّلامُ: « إجتنب الغيبة، فإنها إدام كلاب النار. (١٩٥١) وفي رواية عنه عَلَيْهِ السّلامُ: الغيبة قوت كلاب النار، (١٩٥١) وفي رواية عنه عَلَيْهِ السّلامُ: الغيبة هي بمنزلة أكل لحم عن المعنى هي وأنّ المراد أنّ الغيبة هي بمنزلة أكل لحم المستغاب ميتاً من ناحية الحكم، فكما أنّ أكل الميتة من الذنوب الكبيرة فكذلك الغيبة.

قال على بن الحسين عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: قال رسول الله صَاَلَتُهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ: « يا عباد الله اتقوا المحرمات كلها واعلموا أن غيبتكم الأخيكم المؤمن من شيعة آل محمد أعظم في التحريم من الميتة، قال محمد أعظم في التحريم من الميتة، قال الله جل وعلا: ﴿ وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًا وَأَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ كَنُمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرهْتُمُوه ﴾ (١٩٩) ». (١٩٩) ». (١٩٩)

#### المبحث الثالث: الآثار المترتبة على الغيبة



وسينقف في هذا المبحث على الأثيار الدنيوية والبرزخية والأخروية الأغيبة:

أولاً: الأشار الدنيوية، ونبتدئ بالآثار الدنيوية المحسوسة -أي التي تدركها الحواس ويترتب عليها الآثار الآتية:

ا. ســـقوط المغتاب مــن أعيـن الناس، وفقـدان الثقـة بـه، روي عـن الإمـام علـي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إيـاك والغيبـة، فإنها تمقتـك إلــى الله والناس، وتحبـط أجـرك». (٣٠١)

فَ إِنَّ طَبَائِ عِ النِ اس مجبول قعل مصبل والجمال والجمال والجمال والحمال والحمال والحمال والحمال والحمال والحسن، والنف ورمن كلِّ نقص وقبح وانحطاط، فالناس يميّزون ويفرّق ون بين من يتجنّب هنا أستار الناس وكشف أعراضهم



وأسرارهم، وبين غيره، بل حتّى الّدي يقوم بالغيبة يجد في قرارة نفسه وأكمل.<sup>(۳۰۲)</sup>

آ. يسلط الله على المغتاب من يغتابه، روي عن الإمام الصادق عَلَيهِ السَّلَامُ: « لا تغتب فتغتب، ولا تحفر لأخياك حفرة فتقع فيها فإنك كما تدين تدان » (٣٠٣)

لا يعتقد المغتاب أنه سيسلم من أن يغتابه أحد لكونه يعتقد أنه يسيرعلى الطريق المستقيم، بل أن الله سيتتبعه حتى يفضحه كما فضح غيره، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ قال: قال رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّم: « لا تطلبوا عثرات المؤمنين فإن من تتبع عثرات أخيه تتبع الله عثراته ومن تتبع الله عثراته يفضحه ولو في جوف بيته » (٢٠٤)

". يُعذبون في الدنيا كأن تنزل عليهم البلايا والمحَن، ولطالما سمعنا قصصاً مؤلمة بسبب الغيبة التي نتج عنها ضرب وسب وشتم المغتاب، ومقاطعته وما يترتب عليه من قطع صلة الرحم وعقوق الوالدين، بل بعضهم انتهى بهم الأمر السبخ والقتل والحروب، وهذا العذاب قد صرّح به تعالى في القرآن، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَوالسَّلَامُ: «من قال في في القرآن، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيَوالسَّلَامُ: «من قال في مؤمن ما رأته عيناه وسمعته أذناه، فهو من الذين قال الله عزوجل: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِمْ فِي اللَّنْيَا وَالْآخِرَةِ ﴾ (٢٠٠٠). فمحل الشاهد هو قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِمْ فِي اللَّذِينَ وَالْآخِرَةِ ﴾.

وأمـــا الآثـــار الدنيويـــة غيـــر المحسوســـة–أي التـــي لا تدركهـــا الحـــواس–، فنذكـــرمنهــا مــا يلـــى:

ا. ينال غضب الله تعالى: روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « أبغض الخلائصة إلى عَلَيْهِ السَّلَامُ: « أبغض الخلائصة إلى الله المغتاب ». (٣٠١)

آ. يكون ملعوناً: أي بعيداً عن رحمة الله:، روي عن الإمام الكاظم
 عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ملعون من اغتاب أخاه». (٣٠٠)

٣. إن المغتاب لا يؤجر على أعماله الصالحة لأنها غيرمقبولة:



روي عـن النبـي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الِهِ وَسَلَّمَ: «مـن اغتـاب مسـلماً أو مسـلمةً لـم يقبـل الله صلاتـه ولا صيامـه أربعيـن يـوماً وليلـة، إلا أن يغفرلـه صاحبـه »(٣٠٨)

روي أن رسول الله صَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ سمع امرأة تسبُّ جارية لها وهي أن رسول الله صَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ بطعام فقال لها: كلي مائمة يا رسول الله عَالَيْهُ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ بطعام فقال لها: كلي فقالت: أنا صائمة يا رسول الله. فقال: كيف تكونين صائمة وقد سببت جاريتاك؟». (٣٠٩)

#### ثانياً: الآثار البرزخية، ونذكر منها الآثار الآتية:

١. يُع ذب في القبر: فقد روى القطب الراوندي في دعواته روى ابن عبراس: أن عداب القبر ثلاثة أثلاث: ثلث للغيبة وثلث للنميمة وثلث للبول. (٣١٠)

ا. يُفض ح في البرزخ: فقد روي عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَالَّمُ: « مررت ليلة أسري بي على قوم يخمشون وجوههم بأظفارهم، فقلت: يا جبرائيل من هولاء؟ فقال: هولاء الذين يغتابون الناس ويقعون في أعراضهم ». (۳۱۱)

قد يسال أحدكم: لماذا الشخص يخمش وجهه؟! فلا أحد يرضى بأذية نفسه!!

الجواب: إن جوارح الإنسان في الدنيا جعلها الله منقادة لأوامر الإنسان، ولكن بعد موته ينتهي التكليف فتصبح كل جوارحه وأعضائه منقادة لأوامر الله فقط، ولذا لمّا يطلب منها الله أن تشهد على أعماله فسوف تنقاد لأوامر الله، قال تعالى: ﴿وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَ عَلَيْنَا عَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾(١٣١)

#### ثالثاً: الآثار الأخروية، ونذكر منها الآثار الآتية:

ا. انتقال حسنات المغتاب إلى المستغاب: فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: «يؤتى بأحديوم القيامة يوقف بين يدي الله ويدفع إليه كتابه فلا يرى حسناته، فيقول: إلهى ليس هذا



كتابي، فإني لا أرى فيها طاعتي! فيقال له: إن ربك لا يضل ولا ينسى، فإني لا أرى فيها طاعتياب الناس، ثم يؤتى بآخرويدفع ولا ينسى، ذهب عملك باغتياب الناس، ثم يؤتى بآخرويدفع إليه كتابه فيرى فيه طاعات كثيرة، فيقول: إلهي ما هذا كتابك كتابي، فإني ما عملت هذه الطاعات! فيقال: لأن فلاناً اغتابك فدفعت حسناته إليك ». (٣١٣)

اً. يفضحه الله يصوم القيامة: عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهُ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمُ : «... ومن مشعى في عيب أخيه وكشف عورته كانت أوّل خطوة خطاها وضعها في عهنه وكشف الله عورته على رؤوس الخلائق ». (٢١٤) وضعها في جهنه وكشف الله عورته على رؤوس الخلائق ». (٢١٤) ... يتجسّد بمنظر قبيح وتنبعث من فمه رائحة نتنة: روي عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمَ : «من اغتاب امراً مسلماً... وجاء يوم القيامة يفوح من فيه رائحة أنتن من الجيفة يتاذي به أهل الموقف فإن مات قبل أن يتوب مات مستحلاً لما حرّم الله عدر وجل ». (٢١٥)

#### المبحث الرابع: علاج الغيبة

#### قد يسأل أحدنا: ما هي كفارة الغيبة؟

يقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني دام ظله: يجب عند وقوع الغيبة التوبة والندم، و الأحوط استحباباً الاستحلال من الشخص المغتاب إذا لم تترتب على ذلك مفسدة أو الاستغفار له. (٢١٦)

بمعنى لوعلم المغتاب أن الشخص الذي اغتابه لوطلب منه الاستحلال –أي إبراء ذمته – فسوف يبرئ ذمته ولن يحقد عليه ويعاديه ولن يترتب عليه مشكلات أخرى، فهنا الأفضل الاستحلال منه وهو الأحوط استحباباً.

ويقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني دام ظله: (بل لوعُدُّ الاستحلال تداركاً لما صدر منه من هتك حرمة المغتاب فالأحوط لزوماً القيام به مع عدم المفسدة، ولا يجب أن يعرف المغتاب متعلق الإبراء وأنه عن أي شيء يحلله،





إلا إذا كان هناك قرينة على عدم شمول الإبراء لمثال الغيبة المذكورة)(٣١٧)

ولكن لنوعله المغتاب أن مصارحته وطلب الاستحلال منه سيترتب عليه مفسدة كأن يرفض ويغضب ويقاطعه ..إلخ من المفاسد، فهنا يلزم المغتاب الاستغفار له.

وعلى المغتاب أن لا يؤجل الاستغفار والتوبة؛ لأن الآثار المترتبة على المغتاب أن لا يؤجل الاستغفار والتوبة؛ لأن الآثار المترتبة على نزولها سريعة، فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ قَالِهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَى اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ و

وروي: أن الله تعالى قال لموسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: «.. ومن مات مصراً عليها فهو أول من يدخل النار» (٣١٩)

ولكي يحمي الإنسان نفسه من الغيبة، عليه مراعاة النقاط الآتية :

ا. وجب على الإنسان الذي يرغب باغتياب الآخرين أن يتذكّر دائها أنّ هذه المعصية أشدّ من كافّة المعاصي، وآثارها الدنيوية والأخروية هي أخطرمن آثار الذنوب الأخرى، لأنّها الدنيوية والأخروية هي أخطرمن آثار الذنوب الأخرى، لأنّها بالإضافة لكونها تجاوزاً لحدود الله تعالى، تمسسّ حقوق الناس أي سناً، ولا يغفر الله للمغتاب حتّى يرضى صاحب الغيبة، فقد ورد في الحديث عن رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهُ وَعَلَّا الْهُ وَسَالًا في وصيّته لأبي ذرّ: «... والغيبة لا تُغفَرُ حتّى يغفرها صاحبها » (٢٠٠)

فلومات الإنسان وعليه حقوق للناس، فأمره صعب جدّاً؛ لأنّ علاقة الإنسان في حقوق الله تكون مع الكريم الرحيم الّذي لا يتطرّق إلى ساحته القدسية شيء من البغض والضغينة والعداوة والتشفّي، ولكنّه في حقوق العباد قد يرتبط بإنسان في عنه تلك الصفات الفاسدة ولا يتجاوز عنه بسرعة أو لا يرضي عنه نهائياً).

آن يتذكّر أنه إذا اغتابه من أجل أن يشمت به، فليعلم أنه سرعان ما سيشمت به الآخرين، وهذا وعد إله فليعلم غلب سرعان ما سيشمت به الآخرين، وهذا وعد إله في ذكره علي المنافقة ال



لسان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ حينما قال: «لا تظهر الشماتة بأخياك، فيرحمه الله ويبتلياك» (٣١١)

وما أجمل كلمات الإمام على عَينَ السّكمُ - في النهي عن غيبة الناس- حينما قال: «... فكيف بالعائب الذي عاب أخاه وعيره ببلكواه؟ أما ذكر موضع ستر الله عليه من ذنوبه مما هو أعظم من الذنب الذي عابه به؟ وكيف يذمه بذنب قد ركب مثله؟! فإن لهم يكن ركب ذلك الذنب بعينه فقد عصى الله فيما سواه مما هو أعظم منه، وأيم الله! لئن لهم يكن عصاه في الكبير وعصاه في الصغير لجرأته على عيب الناس أكبر » (٣١٣)

قال الشاعر:

لِسانُكَ لا تَذكُرْ بِـهِ عَـورَةَ امـرِيُ

فَكُلَّــكَ عَــوراتُ وللنَّــاس ألسُـــنُ

#### وعَيناكَ إِنْ أَبِدَتْ إِلِيكَ مَعايباً

فَدَعها وَقُـلْ يا عَينُ للنَّاسِ أُعيُــنُ

ولذا فالواجب الشرعي يُحتِّم علينا أن لا نغتاب المؤمنين ولا نكشف عيوبهم، بل نسترعليها، روي عن الإمام علي عَلَيْوالسَّلَامُ : «لو وجدت مؤمنا على فاحشة لسترته بثوبي، وقال عَلَيْوالسَّلَامُ بثوبه هكذا» (٢١٤)، أي حررك الثوب وكأنه يسترعلى شخص.

٣. أن يتذكّر أن الورع عن محارم الله كترك الغيبة هي أحب إلى الله من أمن العلام الله من ألله من ألله من ألله على المستحبة، روي عن رسول الله صَالَ الله عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمَ : « ترك الغيبة أحب إلى الله عزوجل من عشرة آلاف ركعة تطوعاً » (٣١٥)

٤. أن لا ينسل أن المتلورع على الغيبة والسراد على الغيبة، والسراد على الغيبة، وبالأخلص السراد على الغيبة وبالأخلص السراد على الفتياب أهل البيات عَلَيْهِمُ السَّلَامُ سوف ينال شلاعة فاطمة الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ يلوم القيامة، فقد روي على أبل جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ أنه قال: حدثني أبلي، عن جدي، عن رسول الله صَلَّا اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الهِ وَسَلَّمَ قال: « ... ينادي المنادي - يلوم القيامة وهلو جبرائيل عَلَيْهِ السَّلَامُ: أيل فاطمة بنت محمد؟ أيل خديجة بنت جديدة بنت





خويلد؟ أيـن مريـم بنـت عمـران؟ أيـن آسـية بنـت مزاحـم؟ أيـن أم كلثوم أم يحيى ابن زكريا؟ فيقمن، فيقول الله تبارك وتعالى، يا أهـل الجمـع لمـن الكـرم اليـوم؟ فيقـول محمـد وعلـي والحسـن والحسين: لله الواحد القهار، فيقول الله تعالى: يا أهل الجمع إنـــى قـــد جعلـــت الكـــرم لمحمـــد وعلــــى والحســـن والحســين وفاطمة، يا أهل الجمع طأطئوا السرؤوس وغضوا الأبصار فإن هـذه فاطمـة تسـيرإلـي الجنـة، فيأتيها جبرائيـل بناقـة مـن نــوق الجنــة مدبحــة الجنبيــن، خطامهـا مــن اللؤلــؤ الرطــب، عليها رحل من المرجان، فتناخ بين يديها فتركبها، فيبعث الله مائــة ألــف ملــك ليســيروا عــن يمينهـا، ويبعــث إليهـا مائــة ألف ملك ليسيروا عن يسارها ويبعث إليها مائة ألف ملك يحملونها على أجنحتهم حتى يصيروها على باب الجند، فإذا صارت عند باب الجندة تلتفت، فيقول الله: يا بنت حبيبي ما التفاتك وقد أمرت بك إلى جنتى؟ فتقول: يا رب أحببت أن يُعرف قدري في مثل هذا اليوم، فيقول الله: يا بنت حبيبي ارجعي فانظري من كان في قلبه حب لك أو لأحد من ذريتك خذي بيده فأدخليه الجنة، قال أبوجعف رعَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: والله يا جابرإنها ذلك اليوم لتلتقط شيعتها ومحبيها كما يلتقط الطير الحب الجيد من الحب السردئ، فاذا صار شيعتها معها عند باب الجندة يلقى الله فى قلوبهم أن يلتفتوا، فإذا التفتوا يقول الله: يا أحبائي ما التفاتكم وقد شفّعت فيكم فاطمـــة بنـــت حبيبـــي؟ فيقولـــون: يـــا رب أحببنـــا أن يعـــرف قدرنـــا فـــي مثــل هـــذا اليـــوم، فيقــول الله: يــا أحبائــي ارجعــوا وانظــروا مـــن أحبكه لحب فاطمة، انظروا من أطعمكم لحب فاطمة، انظروا من كساكم لحب فاطمة، انظروا من سقاكم شربة في حب فاطمة، انظروا من ردّ عنكم غيبة في حب فاطمة فخذوا بيده وأدخلُوه الجنة، قال أبوجعف رعَيْهُ السَّلَامُ: واللَّه لا يبقى في الناس إلا شاك أو كافر أو منافق فإذا صاروا بين الطبقات نادوا كما قال الله تعالى: «فمالنا من شافعين ولا صديق حميم»، فيقولون: «فلو أن لنا كرة فنكون من المؤمنين»، قال أبوجعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ



: هیهات هیهات منعوا ما طلبوا، «ولو ردوا لعادوا لما نهوا عنه وإنهم لکاذبون » (۲۲۱)

إذاً للسيدة فاطمه الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ مواقه عديدة يوم القيامة، منها مقام الشفاعة للمحبين المخلصين المتبعين لنهج أهل البيت عَلَيْهِمُ السَّلَامُ، ومنها الوقوف في محكمة العدل الإلهي لمحاسبة ظالميها وظالمي أولادها، في روى (أنّ فاطمة تأخذ قميص الحسين ملطخاً بالدم و تقول : إلها الحكم بيني وبين من قتل ولدي)(١٣١٧)

ثـــمّ تســـأل ربّهــا أن يريهــا الحســين فيقــال لهــا: انظــري فــي قلب القيامــة فترى الحســين قائــماً مقطــوع الــرأس.(٣٢٨)

فاداه) فتصعق ولولت وصاحت (واثمرة فؤاداه) فتصعق الملائكة لصيحتها وينادي أهل الموقف قتل الله قاتل ولدك، (۱۳۲۹)...

وبالتأكيد من الظلامات التي ستطالب بها فاطمة الزهراء عليها الشيخ يسوم القيامة هي الظلامات التي عاشتها من قبل الشيخين، ومنها غصب الخلافة من بعلها أمير المؤمنين عليها الشيخين، ومنها غصب أرض فدك، وحرق دارها وكسرضلعها ولطمها ورفسها وإسقاط جنينها ...وكان ملاذها الوحيد هو زيارة قبر أبيها رسول الله صَلَّاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَيّالِهِ وَسَلَّم، حيث تذكر كتب السيرة والتاريخ بأنها (كانت عَلَيْهَ السَّلَامُ تخرج بين الحين و الآخر إلى قبر أبيها ومعها الحسن و الحسين عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ وفي بعض الأحيان يكون أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ معها، وكان السبب في زيارتها لقبر أبيها الشكوى لما حل بها من مصائب، واستمرت على ذلك المنوال حتى في الليالي الأخيرة التي كانت فيها وفاتها المنوال حتى في الليالي الأخيرة التي كانت فيها وفاتها تخرج مع ما بها من على قالة.

قالت لعلي عَلَيْهِ السَّلَامُ ذات ليلة: كم مضى من الليل يا ابن العم، قال ثلثه، قالت ائذن لي بالخروج إلى قبر أبي الأودعه قبل الموت فقد حان الفراق لك يا ابن العم، فبكى وقال:



إنك وبهذه الحالة لـم تستطيعي القيام فقالت: لابد من وداع قبر رسول الله. فقال الأمرإليك، فنهضت وتوجهت نحو القبر المقدس فتارة تمشي و تارة تجلس، حتى وصلت إلى قبر رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا لِهِ وَسَلَّمٌ و الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَمُ معها فلما نظرت رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا لِهِ وَسَلَّمٌ و الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَمُ معها فلما نظرت إلى القبر أنَّت أنة تزلزلت لها الأرضون و قالت: يا أبتاه سكنت التراب، وفارقت الأحباب، وأسلمتنا للخطوب وفووادح الكروب.

(مجردات)

عگبك يبويـــه اشـــصار بيــه مكسور ضلعـي الحگ عليـه او محسن سگط فوگ الوطيه

وبكت حتى انصدع قلبها، فقال لها أمير المؤمنين عَيَهِ السَّامُ: أقلي من البكاء وتعزى بالعزاء فإني أخشى عليك أن تكوني من الهالكين قالت: يا ابن العم، لا تلمني، واعذرني، فإن الفراق مرز المذاق خصوصا فراق أبي، سلطان الرسل، وهادي السبل، وحبيب قلبي ونورعيني وسيدي و سنادي، وملجئي و ملاذي، وعصمة أمري وقوة ظهري رسول الله ثم أخذت قبضة من صعيد قبره الشريف، ووضعتها على أنفها وعينيها وشمتها وأنشات تقول:

ماذا على مَن شَصَّ تربَّ أحمدٍ صُبَّت عليَّ مصائبُ لو أُنها قد كنتَ لى جبلا ألوذ بظلِّه

(نصاری)

طبت دارها او ظلت علیله تسروح الگبر ابوها تشتکیله

لا يَشَــهُم مــدى الزمــانِ غواليــا صُبَّــت علــى الأيــامِ صِـــرنَ لياليا واليــوم تُســلمنى إلى أعدائيــا(٣٣٠)

او جفنها امن الولم ما غمض ليله وهو ابگبره على الزهره ايتو لم





الأُيِّامُ الفاطِمِيَّة

(فائزی)

گومك يبويه خالفوا فينا الوصيه بس غبت عنه اتواثبوا كلهم عليه اخبرك يبويه يبويه نحلتي منيي خذوها وبنتك يبويه بعد عينك ما رعوها اضلوعي يبويه ابساتر الباب اكسروها واتجمعوا كلهم على بعلي او عليه ريتك تراهم يوم دخلوا وسطة الدار من بعد ما وجّوا يبويه الباب بالنار اوحامي الحمه جالسيبوابراهيم محتار وآني حزينه واذرف ادموعي جريه (۱۳۳۱)





# 

عن الأيام الفاطمية



# المناسبة الأيام الفاطمية الأولى

### القصيدة: للسيد باقر الموسوي الشهير بالهندي

هو فرعُ عن جحدٍ نصَّ الغديرِ فليـس الأعمـى بـه كالبصيـر وهو سارأنُ مُربترك المسير وكلاً في الفيلا وحيرٌ الهجير وحيا عن اللطيف الخبير ونــورا يجلــو دُجــى الدَيجــور منبــرا کان مــن حُــدوج وکَــور بعدي ووارثى ووزيري مِن اللهِ في جميع الأمور والغدرُ مضمــرُ فــي الصــدور منه لله ريبُ الدهور وخافوا عواقب التأخير بالنار أرادوا إطفاء ذاك النور دخلوا الدارُ وهي حسرى بمرأيًّ

كلَّ غدر وقولِ إفكِ وزورِ فتبصَّرُ تُبصرُ هـداك إلـى الحقِّ يومَ أوحى الجليلَ يأمر طه حُطُّ رحلُ السُّرى على غير ماع ثم بلّغهم وإلا فما بلغت أقصم المرتضى إماما على الخلق فرقى آخذا بكفِّ عليٌّ إنَّ هـذا أميرُكـم وولــيُّ الأمـر هو مولعً لحل من كنتُ مولاه فأجابوا بألسُنِ تُظهرُ الطاعةَ بايعوه وبعدها طلبوا البيعة أسرعوا حين غاب أحمد للغدر لست تدري لِم أحرقوا الباب وما بالَ قُرطِها المنثور من عليِّ ذاك الأبيِّي الغيور(٣٣٢)



#### (بحر طويل)

يحامي الجاربيك اشصار للزهرة متحميها للزهرة متحميها يحامي الجاربيك اشصار يوم الكوم اجوا ليكم وجُّوا بابكم بالنار بيديها تدافعهم خوف او روحها راحت كسروا للضلع بالباب طرحت محسن اوصاحت

تشكي اوتبكي اوتسمع شكاويها اوبواچيها سيفك كلَّت احدوده يو فرَّيت يا كرار والزهرة تدافعهم ما تنغر يواليها عنهم لوَّذت بالباب عصروها لَما طاحت تعالي لي يفضه اتريد بسوحدة تباريها (٣٣٣)





# المحاضرة السابعة أساليب التربية بالعقاب

# روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ:

### «أَيّما ناشئ نشأ في قوم ثمّ لم يؤدّب على معصية، فإنّ الله عزّ وجلّ أوّل ما يعاقبهم فيه أن ينقص من أرزاقهم «٢٣١)

لقد أمرتنا الشريعة الإسلامية بيأن نربي أولادنا تربية إسلامية صحيحة وفق نهج محمد وآل محمد عَلَيْهِ مَالسَّلَامُ، ولا تقتصر تربيعة الأولاد على الأبويين فحسب بيل هي مسوولية اجتماعية تقع أيضاً على عاتق جميع أفراد المجتمع، لقوله عَلَيْهِ السَّلَامُ وأيّه الله الله على عاتق جميع أفراد المجتمع، لقوله عَلَيْهِ السَّلَامُ وأيّه الله على عاتق وم هم المجتمع بما فيه من الأسرة، والمحرسة، والأقارب، والأصدقاء، والجيران، ومسوولي الدولة، ولكن المسؤولية الرئيسية تقع على عاتق الوالدين. ويترتب على إهمال التأديب من قبل الوالدين والمجتمع وجلب الخزي والعار، روي عن الإمام على عَلَيْهُ السَّلَامُ: « ولد المجتمع وجلب الخزي والعار، روي عن الإمام على عَلَيْهُ السَّلَامُ: « ولد السوء يهدم الشرف، ويشين الساف» (٢٣٦).

ويترتب على الاستخفاف بالتأديب آثار دنيوية عديدة، واحدة من تلك الآثار يكشف عنها الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَمُ في الحديث حمحل البحث بأنه سيؤثر سلباً على الاقتصاد، لقوله «فإنّ الله عزّوجل أوّل ما يعاقبهم فيه أن ينقص من أرزاقهم»، ولذا تجدون أغلب الناس يعانون من قلة البركة والرزق، وعندما نأتي للواقع نجد أن السبب الرئيسي هو تركهم للتأديب، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فصرن النسوة يتبرجن ويركبن الأظافر والرموش ويضعن المكياج ولا يوجد من يؤدّ بهن وليوالو بالوعظ والإرشاد، ويُبدي الاستياء، وهكذا الحال مع ترك



الصلاة وسماع الأغاني وعقد العلاقات غير الشرعية.. إلخ. والمصيبة الكبرى تكمن في الآثار الأُخروية، حيث يترتب على إهمال التربية والتأديب أن يتبرأ منهم رسول الله صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَا لِهِ وَسَالًا وَسَالًا وَسَالًا وَسَالًا وَسَالًا وَسَالًا وَسَالًا التربية والتأديب أن يتبرأ منهم رسول النه صَالَلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَا لِهِ وَسَالًا أنه عَلَيْهِ وَعَالَا لِهِ وَسَالًا أنه وَسِاللهُ عَلَيْهِ وَعَالَا لِهِ وَسَالًا أنه أنه وين النبي صَالَلتُهُ عَلَيْهِ وَعَالَا لِهِ وَسَالًا أنه أنه الله نظر إلى بعض الأطفال فقال: «ويال (١٣٣٧) لأطفال آخر الزمان من آبائهم المشركين؟ فقيل وقيل الله من آبائهم المؤمنين، لا يعلمونهم شيئاً من الفرائض، وإذا تعلموا أولادهم منعوهم، ورضوا عنهم بعرض يسيرمن الدنيا، فأنا منهم برئ وهم منى براء » (١٣٣٨)

في قبال ذلك من يتعب على تربية أولاده، ويُحْسن تأديبهم فسوف يحجبونه من النار، فقد روي عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ النار، فقد روي عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَالِهِ وَسَلَّمَ الله على الله على الله النها وعلمها فأحسن تعليمها فأوسع عليها من نعم الله التي أسبغ عليه، كانت له منعة وستراً من النار» (٣٣٩).

# قد يسأل سائل: ما هي أساليب التأديب؟

الجواب: إنّ طرق التأديب وأساليبه متنوعة وعديدة، منها أسلوب التربية بالتجرية والخبرة، أسلوب التربية بالتجرية والخبرة، والتربية بالقدوة، والتربية بالحب والرحمة، والتربية باللعب، والرحمة باللعب، والتربية باللعب، والتربية باللعب، والتربية بالأدب والفن، وكل هذه الأساليب مهمة، ولكن من أكثر الأساليب التبي يستخدمها المربون هما أسلوب التربية بالثواب – كمن تمدح أو تكافي ع ولدها حينما يقوم بعمل صالح وأسلوب التربية بالعقاب.

وكلاهما أسلوبان ضروريان، يقول علماء التربية لقد (أودع الله تعالى في طبيعة الطفل غريزتين: الأولى قوّة جذب اللذّة والمنفعة، والثانية قوّة دفع الألم والضرر، ويُعد أسلوب الثواب تحفيزاً إيجابيّاً للقوّة الأولى نحو السلوك المرغوب فيه، كما يُعد أسلوب العقاب تحذيراً سلبيّاً للقوّة الثانية لترك لسلوك غير المرغوب فيه، فالثواب والعقاب أسلوبان منسجمان السلوك غير المرغوب فيه، فالثواب والعقاب أسلوبان منسجمان



مع طبيعة القوى النفسيّة للطفل، وبهذا يظهر أن المعارضة المطلقة لاستخدام أسلوب العقاب في تربية الطفل ليست في محلّها، وتجعلنا نخسروسيلة مهمّة في التربية) (٣٤٠) وسنقف في هذه المحاضرة على أسلوب التربية بالعقاب.

# مباحث الرواية الشريضة المبحث الأول: أسلوب التربية بالعقوبة

عـــرّف علمـــاء التربيـــة العقوبــة بتعريفـــات مختلفــة تعـــود إلـــى مضمـــون واحـــد: – وهــــي أنّهـــا عبـــارة عــــن إجـــراء مؤلـــم، يتبـــع ســـلوكاً غيـــر مرغـــوب فيـــه، بهــدف منــع تكـــراره، أو تقليـــل احتمـــال حدوثـــه فــــى المســــتقبل.

وقد ميّد علماء التربية بين نوعين من العقاب الإيجابيّ والسلبيّ، فالعقاب الإيجابيّ

(positive punishment)، هــو اتباع السلوك غيــر المرغــوب فيــه بإجــراءٍ مــا لمنعــه.

أما العقاب السلبيّ (negative punishment)، فهو عبارة عن اتباع السلوك غير المرغوب فيه بإزالة معزّز مرغوب فيه (اكتا)، ولتقريب الفكرة نذكر الأمثلة الآتية:

مثال: إذا كان الولد -ذكراً كان أو أنثى - مولعاً باللعب على الأجهزة الإلكترونية لساعات طويلة في اليوم وترك أغلب مسوؤولياته بل حتى ترك صلاته، ويرغب المربي في إزالة هذا السلوك المنهي عنه والضار، فهناك طريقتان للعقاب، وهما: طريقة (العقاب الإيجابي): الإجراء هو إضافة مثير غير مرغوب فيه كالتوبيخ والذم والتأنيب المشروع، أو الهجروترك المعاشدة.

طريقــــة (العقـــاب الســـلبي)؛ الإجـــراء إزالـــة مثيـــر مرغـــوب فيـــه كحرمانـــه مـــن اللعـــب بالألعــاب الإلكترونيــة لمُــدَّة أســبوع بشــرط



أن يلتـــزم بالوقـــت المحــدد للعــب، كســاعة فــي اليــوم، وأن يـــؤدي مســـؤولياته، ويـــؤدي صلاتـــه، أو ســيحرم منهــا لمُـــدَّة أطــول.

إن الســــؤال المطـــروح هــــو: متـــى يتمكـــن المربـــي مـــن اســـتخدام أســـلوب العقوبـــة؟

الجـــواب: مـــن ناحيـــة تربويـــة يمكــن للمربـــى أن يســـتخدم أحـــد أساليب التربية بالعقوبة مع الأولاد بشرط مراعاة النقاط الآتية: ١. مراعــــاة المرحلــــة العمريــــة للولـــد، ففــــي مرحلـــة الطفولـــة المبكرة –المقصود منها السبع سنوات الأولى من عمر الطفل- لا يمكن معاقبة الطفل في السنوات الأولى من هـــذه المرحلـــة لكـــون إدراكـــه ضعيــف، فقــد ورد أنّ النبـــت صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰٓ الِهِ وَسَلَّمَ قال: « لا تضريا وا أطفالكم على بكائهم، فاتَّ بكاءهـــم أربعـــة أشـــهر شـــهادة أن لا إلـــه إلَّا اللَّه، وأربعـــة أشـــهر الصلاة على النبتي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ وَٱلْهَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّلَامُ ، وأربعة أشهر الدعاء لوالديه » (٣٤٦)، ولكن في السنوات الأخيرة لهذه المرحلـــة يمكـــن أن يســـتخدم المربـــي أســـاليب العقوبة اليســـيرة وغير الشديدة التى تنسجم مع مدارك الطفل، كالتوبيخ أو الهجــر العاطفــى، أو الحرمـان المؤقــت، ولا يجــوز ضربــه؛ لأنّــه إذا لــم يكــن الطفــّل مــدركاً للحَسَــن والقبيــح فكيــف يُعاقــب على ترك الأوّل وفعل الثانَي؟! فيكون العقاب لغواً لا يترتّب عليـــه أثـــر تربـــويّ إيجابـــيّ.

وأما في مرحلة الطفولة المتأخرة وما بعدها -أي من السنة السابعة وما بعدها - فيمكن استخدام أحد أساليب العقاب التي سنذكرها في المبحث الثاني. أن يعاقب الولد من أجل ارتكاب سلوك محرم شرعاً أو قبيح عقلاً، ولكن هناك من يعاقب ولده لأسباب لا تستلزم العقاب كمن يعقب وليناء، والأعجب ممن يعاقب ولده لأنه يؤدي بعض أنواع العبادات والطاعات ممن يعاقب ولده لأنه يؤدي بعض أنواع العبادات والطاعات الإلهية غير المقتنع بها المربي، كمعاقبة الفتاة التي



تصوم أو تتحجّب، فهنا المربي أولى بالتأديب من الولد. ٣. أن لا يعاقبه إلا بعد التأكد من ارتكابه للفعل القبيح، ولكن بعض المربين يعاقبون الأولاد لمجرد التهمة والشك وسوء الظنن، أو تصديق اتهام كاذب، ولا يتحاورون مع الأولاد للتأكد من صحة ما نسب إليهم، وهذا الأمرمنهي عنه شرعاً وقبيح عقلاً؛ لكونه نوعاً من الظلم، فهناك وسائل لإثبات صدور الفعل السيّئ عن الطفل، منها المعاينة بأن يرى المؤدّب بعينه، أو قيام البيّنة الصادقة أي بشهادة عدلين، أو بإقرار الطفل المميّز على نفسه في منا فعله، في ضوء بعض الآراء الفقهيّة.

ك. أن لا يلجاً لأسلوب التربية بالعقوبة إلا بعد فشل أساليب الترغيب والتعزيز ولحم تود إلحى نتيجة إيجابية، كمن الستخدم أسلوب التربية بالحوار والقصة، أو التجرية، أو اللعب المدعوم بأسلوب الثواب، ولكن لم تنفع في تغيير سلوكه المنحرف، فحينها يمكنه الانتقال إلحى تطبيق أساليب العقوبة.

٥. (قبل العقاب على المربي أن يُفهّم الولد أنّ هذا العقاب إنّما هو بسبب تصرَّف الخاطئ الذي ارتكبه، كأن يكون تاركاً للصلاة، أو فتاة مستخفة بالحجاب وهذا يترتب عليه نيل غضب الله تعالى المطّلع على أعمالنا في السروالعلان، وليسع المربي ليكون خوف الولد من ذنبه وربِّه والعلان، وليسع المراقب له لا من والده أو والدته، فالخوف إن كان من أحد الوالدين دون الذنب فإنّ الولد سيكرّر الذنب حينما يغيبان، فعين أمير المؤمنين عَيَهِ السَّلَمُ : «لا يرجُونُ أحدُكم إلّا ربَّه ولا يخف إلّا ذنبه » (١٤٣٠).

آ. أن لا يعاقب المربي ولده حال الغضب، فلقد نهى النبيّ النبيّ مَالَا لَهُ مَالِيَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَن الأدب عند الغضب »(٢٤٤)، وعلى المربي أن يفهم بأن من أهم الضوابط التي يجب أن يلتزم بها المؤدِّب عند عقاب ولده هو أن يكون بحالة هدوء نفسيّ،



ولا يكون غاضباً، ليكون التأديب بداعي إصلاح سلوك الطفل وتعديله، لا بداعي الانتقام والتَّشَفِّي.

ومع شديد الأسف أغلب المربين يعاقبون أولادهم عند الغضب مما يدفع المربي إلى عقوبتهم عقوبة غير شرعية كالضرب المبرح الموجب لدفع الديّد.

روي عن الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « لا أدب مع غضب » (٣٤٥)

ولقد تشدّد فقهاء مدرسة أهل البيت في تحريب التأديب الغضبيّ، قال السيّد الكلبايكانيّ: «لا يجوزضرب الصبيّ المميّز للغضب وتشفَّى القلب»، وأضاف رحمه الله: «لا بدّ من أن يكون المقصود والهدف في مقام الضرب، هو التأديب الراجع إلى الأمر إلى أن يرود المؤدِّب؛ لأنّ ضربه لهم يكن لله تبارك وتعالى، وعلى هذا فلابد من أن يكون ضربه في الحال الطبيعيّة العاديَّة، لا حال الغضب، وإذا كان مغضباً فليكن غضبه لله تعالى لا لنفسه، حتّى يسوغ ضربه، وهذه الحالة قلّما توجد إلّا فـــى النفــوس الزكيّــة الطاهــرة... والإقــدام علـــى الضـــرب لله تعالـــى محــَـضاً وخالـــصاً لوجهـــه الكريـــم، إنَّا أنـــه لـــو حصـــل للإنســـان هـــذا المقام فله الأثرالخاصٌ في كمال النفس وتهذيبه، وهو منشاً سعادته في الدنيا والآخرة» (٣٤١) ، ولذا ننصح المربي الغضـــوب قبـــل أن يربــــى أولاده أن يربّـــى نفســـه أولاً علــــى التحكــــم بالغضب، ويمكنه قراءة المحاضرة الْمُعَنُونة بِ (كيف نتحكم بالغضب) في الجزع الأول من كتاب (زاد المبلغات)(٢٤٧)



## المبحث الثاني: أساليب التربية بالعقوبة

تستعمل أساليب التربية بالعقاب مع كل القيم التربوية في كان الله المجادية، والسلوكية، والعبادية، والأخلاقية، والسلوكية، والعبادية، وبالأخص الصلاة، وفي التربية الجنسية والمالية والاجتماعية وغيرها، وإليكم أبرز أساليب التربية بالعقاب:

ا-الحرمان المؤقّت: احرم ولدك العاصي كالتارك للصلاة من بعض الامتيازات والإمكانات العادية كالحرمان من التشجيع، والحرمان من الخروج واللعب ببعض الألعاب، أو الحرمان من متابعة من الخروج واللعب ببعض الألعاب، أو الحرمان من متابعة القنوات الفضائية أو استخدام مواقع التواصل الاجتماعي ولو بقطع الإنترنت، أو الحرمان من بعض المشتريات والهدايا وغيرها، وعلى المربي أن لا يحرمه من الحاجات الأساسية كالطعام والنوم.

النظهار الكراهة وترك المعاشرة: جرّب مع ولدك هذا التطبيق بأن تظهر كراهتك لفعله القبيح وتترك معاشرته بإبداء عدم الرضا عن السلوك، كالعبوس، كإبلاغ الأب ابنه: (ستأكل وحدك وليس معنا من الآن؛ لأني أخاف أن يحاسبني ربي؛ لأني أطعمك رغم أنك تارك للصلاة)، روي عن أمير المؤمنين عَيَهِ السَّلَامُ أنّه قال: «أُمَرنَا رَسُولُ الله صَلَّا لله عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ أَنْ نَلْقَى أَهُ لَلْ الله عَلَيْهِ وَالِهِ وَسَلَّمَ أَنْ نَلْقَى أَهُ لَلْ الله عَلَيْهِ وَالْهِ وَسَلَّمَ أَنْ نَلْقَى أَهُ لَلْ الله عَاصِيْ بِوُجُوهِ مُكْفَهِ رَّةٍ »(١٤٥١)

فشرعاً وجوب إظهار الكراهة قولاً، أو فعلاً من ترك الواجب، أوفعل الحرام واجب عيني لا يسقط بفعل بعضهم، وهذا ما أفتى به الفقهاء منهم سماحة السيد السيستاني (دام ظلم)

وقد استعمل نبينا صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ هذا النمط مع أصحابه فروي أنه إذا رأى شيئاً ينكره عُلُم ذلك في تغير وجهه، كما قال أبو سعيد (رضي الله عنه): » وَكَانَ إِذَا كُرِهُ شَيْئًا عَرَفُنَاهُ فِي



وَجْهِ بِهِ» (۳۵۰)

٣- أسلوب الذم والتوبيخ: وهو من الأساليب المؤثرة، وقد استخدم الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْهِ وَسَلَّمَ أسلوب التوبيخ حيث دعت الحاجة إلى الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْ الْهِ وَسَلَّمَ أسلوب التوبيخ حيث دعت الحاجة إلى ذلك؛ حيث يُروى عن أبي ذر الغفاري - رضي الله عنه -: أنه عَيَّر رجلًا بسواد أمِّه فوبَّخه وسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ قَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ قَاللَا: (إنك المَّرُقُ فيك جاهلية). (١٥٥)

كأن تقول له: (أنت تقلّد الكافرين والفاسقين!!)، أو (كيف تتجرأ على ترك شكر المنعم؟). أو (ألا تعلم أن الصلاة عمود الدين، ولهذا فأنت تهدم الدين وستخسر السعادة في الدارين)..إلىخ لكن يجب على المربي ألا يستخدم الألفاظ المحرمة كالسب والشتم، وأيضاً ينبغي ألا يُفُرط المربي في استخدام التوبيخ؛ لأن ذلك قد يكون له تأثير سلبي على الناشئ، فلا بد أن يراعي المودّب حال الصغار، والفروق بينهم في الطباع والأخلاق، المنهم من يكفي في لومه وإشعاره بخطئه نظرة قاسية، فمن يكفي في لومه وإشعاره بخطئه نظرة قاسية، ومنهم من يرتجف فؤاده بالتلميح، ومنهم مَن لا يردعه إلا التصريح باللوم والتوبيخ، وعلى المربّي أن يحدّد الطريقة الملائمة للتوبيخ مع كل منهم.

3- التأنيب: أي توجيه اللوم والعتاب، فينبغي إثارة المشاعر والعواطف عند المتربي من خلال الكلام العاطفي المدروس والواقعي كقول (نحن أهلك نتأذى ونحزن كثيراً من تصرّفك هذا، إن أردت أن تُفرح قلب أمك فلا تقم بهذا العمل).. إلى وينبغي عدم المبالغة في الكلام كقول (ستقضي علينا بعملك هذا إ) أو التعميم، كقول (أنت دائماً تفعل هذا ولا تسمع كلامنا أبداً)

وعلى المربي أن لا يعيّر ولده بذنبه ويكرر التعيير كلما غضب منه وبالأخرص أمام الناس؛ لأن هذا يدفعه للعناد ويولد الحقد فري قلبه تجاه المربي، روي عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تكثرن العتاب فإنه يصورث الضغينة ويدعو إلى البغضاء (٢٥٢).



ه- المفاوضات والتوصّل إلى اتّفاق: بحيث يشعر الولد بأنّد إن له ولي يهتم بالملاحظات والتوجيهات التي تقولونها له حول سلوك خاطئ، فإنّكم بالمقابل لن تهتموا بتلبية حاجاته وطلباته، ويتسم هنا نوع من التفاوض والوصول إلى صفقة واتّفاق، ويفضّل أن يكون مكتوباً وموقّعاً عليه من الطرفين، ويشمل ما ينبغي لكل طرف القيام به وتحديد العقوبات والإجراءات عند عدم الالتزام. كأن يكتب الولد فيها: (أنا فلان بن فلان أقرّ واعترف بان الصلاة عمود الدين ...إلخ ، ولذا إذا لم اؤد الصلاة فاستحق العقاب الفلاني، والله على ما أقول شهيد)...ثم يوقع الولد والمربى لكونه الشاهد والمنفذ للعقوبة.

٢-الهجروالحرمان العاطفي: فالهج رأو الإهمال أو التجاهال مان العقوبات المؤتّرة والفعالة، حيث يتعمّد الأهال والمربون العقوبات المؤتّرة والفعالة، حيث يتعمّد الأهال والمربون إظهار الانزعاج والتعامال مع الولد بجفاء فلا يمنحه العاطفة والحنان والاهتمام الذي كان يوليه له من قبال، بحيث يشعر الولد بفداحة الذنب أو الخطا الذي ارتكبه فيرتدع ولا يعود إلى مثله، كتحديد وقت محدّد يمنع على الابن التحدّث مع أهله، كقوله: «لا تكلّمني لمُدّة عشرين دقيقة وفكّر بحلّ لهذه المسائلة، أكتبه على ورقة، ساقرأه ثم ندى»، أو قد يزيد للمدّة ولكن لا يجعلها مُدّة طويلة، فقد ورد تحذير صرّحت به بعض الروايات، فقد رُوي أنّه شكى بعض الأشخاص إلى الإمام موسى الكاظم عَيَهِ السَّلَامُ : «لا تضريه، وهو حره، ولا تطال » ولا تطال الكاظم عَيَهِ السَّلَامُ : «لا تضريه،

فإطالـــة مُـــدَّة الهجـــر تتســـبّب بفتـــور عاطفـــي وإلـــى قســـوة قلـــب الولــــد، ويتعـــوّد المربـــي والمتربـــي علــــى الجمـــود والســـكون بـــدل النشـــاط والحركـــة والتفاعـــل.

ولينتبه المربي من ممارسة الابتزاز العاطفي غير المقصود وخاصةً مع الأطفال ، كأن تهدد الأم ابنها مثلاً «إن فعلت هذا فلسن أحبّاك مجدداً!»



فالحب المشروط مرفوض من ناحية تربوية، بل ليقل له مثلاً: «أنا أحبك دائماً ومهما حدث، لكن هذا التصرّف والسلوك لا أحبه لأنه خطأ وقد تكرّر، وعليه تستحق قصاصاً يساعدك على التخلص منه». وهذا النوع من العقاب له ارتباط بأسلوب ترك المعاشرة.

٧-العزل والإقصاء عن الأنشطة المعززة؛ كوضع الطفل في غرفة منعزلة بسبب سلوكه العدوانيّ تجاه إخوته مثلاً. بعد سحب الأجهزة التي يحبها أو قطع الإنترنت، وإذا كان ولدك يحب عملاً ما كحبه للمشاركة والترتيب فيمكنك حرمانه لمُدّة كنوع من التأديب، يذكر آية الله محي الدين الحائري الشيرازي من التأديب، يذكر آية الله محي الدين الحائري الشيرازي (قدس سره) بأنّ والدته كانت رائدة ذكية في تربية أبنائها، فكانت حين يرتكبون عملاً سيّئاً، تمنعهم من المشاركة في أعمال المنزل! وهذا تدبير تربوي جميل وفعّال؛ بدلاً من جعل العمل الجيد عقوبة ومن ثَمّ تكريه الطفل به، كانت عاقبهم من بالمشاركة وينمو عنده حسّ المعاقب لمُدّة بأنّه غير جدير بالمشاركة وينمو عنده حسّ المعاقب لمُدّة والهمة العالية، ويدرك بالتدريخ أنّ هذا العمل والمشاركة نعمة ودليل رضا الوالدين عنه وتحفيزاً له على العطاء والعمل.

٨- تكلفة الاستجابة response cost: كالغرامات الماليّة من مصروف الطفل، أو حسم علامات له في المنزل، إذا كان أسلوب جمع العلامات مستخدماً في التعزيز داخل المنزل، كتمرين النجوم التي نمنحها له في حال تطبيقه للقيمة التربوية، وأما إذا ليم يطبقها فيتم سلب نجمة كلما فشل.

9- اختيار العقوبة: وفكرة هذا الأسلوب بأن يحدد المربي ثلاث عقوبات مشروعة وتربوية ونطلب من الولد اختيار أحدها، أو أن نطلب من الولد الخلوس لوحده فيفكر في ثلاث عقوبات يقترحها علينا مثل «الحرمان من المصروف، أو عدم زيارة



صديق ه هذا الأسبوع، أو أخذ الهات ف منه لمدة يوم» ونحن نختار واحدة منها لينفذها على نفسه وفي حالة اختيار ثلاث عقوبات لا تناسب الوالدين مثل «يذهب للنوم أو يصمت لمدة ساعة أو يرتب غرفته» ففي هذه الحالة نطلب منه اقتراح ثلاث عقوبات غيرها.

قد يعترض بعض المربيس بأن العقوبات التي يقترحها الولد لا تشفي غليل المربي، ولكن لزم علينا أن نفرق بين التأديب والتعذيب، فالهدف من التأديب هدو تقويم السلوك وهذا والتعذيب، فالهدف من التأديب هدو تقويم السلوك وهذا يحتاج إلى صبر ومتابعة وحوار واستمرار في التوجيه، أما أن نصرخ في وجهد أو أن نضربه ضرباً شديداً فهذا «تعذيب وليس تأديب». إننا عندما نعاقب أبناءنا فإننا لا نعاقبهم بمستوى الخطأ الذي ارتكبوه وإنما نزيد عليهم في العقوبة؛ لأنها ممزوجة بالغضب وذلك بسبب كثرة الضغوط علينا فيكون أبناؤنا ضحية توترنا وغضبنا من الحياة ولهذا نحن نندم بعد عقابهم على تعجلنا، أو عدم ضبط أعصابنا، وأيضاً حينما نظلب من الولد أن يذهب ويجلس لوحده ويفكر بثلاث عقوبات نظلب من الولد أن يذهب ويجلس لوحده ويفكر بثلاث عقوبات تأديب في حد ذاته؛ لأن فيه حوار نفسي بين المخطئ وهدو الطفل وذاته وهذا تصرف جيد لتقويم السلوك ومراجعة الخطأ الذي ارتكبه وهدو وقفة تربوية مؤثرة.

وهناك بعض الأسرجربوها ونفعت معهم؛ لأن الطفل عندما يختار العقوبة وينفذها فإننا في هذه الحالة نجعل المعركة بين الطفل والخطأ وليس بينه وبين الوالدين فنكون قد حافظنا على رابطة محبة الوالدين وكذلك نكون قد احترمنا شخصيته وحافظنا على إنسانيته فلم نحقره أو نهينه ومن يتأمل تأديب الرسول الكريم صَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَلَّمَ للمخطئين يجد أنه مع التأديب يحترمهم ويقدرهم ولا يقبل بإهانتهم وقصة المراة الغامدية التي زنت وطبق عليها الحد فشتمها أحد الصحابة فقال له رسول الله أنها تابت توبة لو وزعت على



أهــل المدينــة لوســعتهم فنظــرة الاحتــرام للمخطــئ باقيــة مــادام ســـار فـــي برنامـــج التأديـــب.

وهذا التطبيق من العقوبة مستنتج من الأسلوب القرآني في التأديب الله تعالى يعطي للمذنب أو للمخطئ ثلاثة خيارات مثل: كفارة من تعمد الإفطار في نهار شهر رمضان، أو كفارة اليمين، وغيرها من الكفارات فإن الشريعة الإسلامية تعطي ثلاثة خيارات لمرتكب الخطأ وهذا أسلوب تأديبي راقٍ وجميل.

1- تطبيق: الإنذار أو التهديد: أي الترهيب بالعقاب، به حف توليد الخوف، وهو أسلوب قرآني نذكرمنها قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمُ زُمَرًا حَتَّىٰ إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتْ أَبُوابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَٰذَا وَقَالُوا بَلَىٰ وَلَٰكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرس ﴾. (٢٥٥)

مثال ذلك: التهديد بالضرب، فقديماً قيل في الأمثال الشعبية الحكيمة «لوّح بسيف العرّولا تضرب به» التهديد هنا يؤتّر أكثر من الضرب نفسه، لا بأس بأن يشعر الولد عندها بأنّه تجاوز الخطوط الحمراء وأنّ هناك تصعيد غير مسبوق، مع إفساح المجال له للإصلاح والعودة عن الخطأ وتسهيل التوبة، فالتائب حبيب الله وحبيب أهله أيضاً!

روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «عُقوبَةُ العُقلاعِ التَّلويحُ » (٣٥٦)

تذكر ابنية الإمام الخميني (سلام الله عليه) بأنّ الإمام لهم يكن يضرب أبنياءه أبيداً، حتى إذا تجاوز أحد الصبيان الحد وارتكب عيملاً قبيحاً جداً، كان الإمام ينيادي مثلاً بصوت مرتفع يسمعه الولد المخطئ أحضروا لي العصيا! ثم يبدأ بفيك أزرار أكمامه وطيّها بهدوء في تمثيل واضح، مانحاً الفرصة لذاك الصبي للهروب إلى آخر الحيّي شم الرجوع بعد أن تكون هدأت الأجواء والإعتذار و ... »يا سريع الرضا»!



وينبغي أن لا يتوعده إلا بما هو جائز، فلا يجوزله أن يخوفه بما لا ينبغي له أن ينفذه، أو بما يعلم أنه لا ينفذه كالقتل، بما لا ينبغي له أن ينفذه، أو بما يعلم أنه لا ينفذه كالقتل، والضرب المبرح، والطرد من البيت ونحو ذلك، كأن يقول المربي لولده «والله لأكسر رأسك وأقتلك ...» وكأننا في مجزرة لمصاصي الدماء، وكذلك لا يجوز التخويف بالغول كما هو شائع عند العامة؛ لأنه كذب لا حقيقة له؛ ولأنه قد يؤثر سلباً على شخصية الولد الناشئ.

11. العقوبة بتحفيز المحسن: إذا كان لحدى المربي ولحدان، وطلبت منهما الصلاة –مـــثلًا – فأطاعـــك الأول، وعصاك الثاني، فقــم بمكافــأة المصلحي أمــام المســتخف بالــصلاة، كأن تمدحــه وتقــول (الشـخص المطيــع لله يســتحق المحدح، بــارك الله فيــك ياولحي)، فالغيــرة فــي بعــض الأحيــان تدفـع المســيء لإصلاح نفســه، روي عــن أميــر المؤمنيــن :عَيْهِ السَّلَامُ « ازجــر المســيء بثــواب المحســن » (١٥٠٠). بشــرط ألا تقارنــه معــه كأن تقــول لــه ( لمــاذا لا تكــون كأخيــك؟، أنــت لا خيــر فيــك) فهــذه المقارنــة تجعلــه يحقــد علــي أخيــه.

17-تطبيق: فرض أعمال إضافية: افرض على ولدك العاصي عقوبة تتمثل بالقيام ببعض الأعمال التي ليست من مسؤولياته اليومية، كأن تطلب منه ترتيب المنزل، أو تنظيف حديقته، أو تطلب منه أن يكتب دعاء كميل ثلاث مرات، أو أن يصوم لمدة يومين، أو أن يتبرع ببعض ثيابه أو ألعابه إلى الفقراء ... فلو نتتبع أحكام الكفارات سنجد أن هذا الأسلوب قد استخدمه الله تعالى مع المخالف لبعض الأحكام، مثال ذلك كفارة اليمين وهي إطعام عشرة مساكين أو كسوتهم وعند العجز عنها صيام ثلاثة أيام.

ويجب على المربي اختيار العمل الذي يتناسب مع عمر الولد وقدرته، فلا يجوز أن يعاقب الولد البالغ من العمر ثمان سنوات بحمل صناديق ثقيلة تفوق قدرته.



17-تطبيق: إصلاح ما تم إفساده: إنّه من الأساليب النافعة، فإذا قام الولد بسلوك مذموم أو تخريبي، فوجب أن يعرف أن أول خطوة يقوم بها هي الإصلاح، أي إصلاح ما أفسده، فلو تعمّد الولد كسركأس أو لعبة غيره فليطلب المربي منه إصلاح الخطأ بالاعتذار مّن مالك الحاجة التي كسرها، وأن يقوم بتنظيف المكان إذا كان عمره يسمح بذلك ثم يُغرَّم قيمة الكأس أو اللعبة من مصروفه.

إن إصلاح مــا أفســـده الإنســان أســلوب قرآنــي حثنــا عليــه الله تعالى قــائلًا فـــي ســورة البقــرة، الآيــة ١٦٠:﴿ إِلَّا الَّذِيــنَ تَابُــواْ وَأَصْلَحُوا ﴾.

إن عــدم تكليــف الولــد بــإصلاح مــا أفســده ســوف لـــن يردعــه مــن تكــرار الخطــا مــرة أخــرى.

18- العقوبة البدنية: العقوبة البدنية كالضرب هي عقوبة تهدف إلى إحداث ألم جسدي لشخص ما، وذلك لغرض «التأديب» أو «الإصلاح» أو «السردع» عن سلوك ما «غيرمقبول».

ويلجاً المربّاي لهاذه العقوبة بعد استنفاذ أسلوب التربية بالثواب والتعزيز، واستنفاذ جميع أشكال العقاب الأخرى التي تام ذكرها في النقاط السابقة كالحرمان والهجر وغيرها، فإذا للم يرتدع عندها يمكنه استخدام أسلوب التربية بالضرب، فهو آخر الحلول، -وكما يقال آخر الدواء الكي - ومع الأسف نجد بعض المربين يستخدمونه كأول أسلوب، بل عندهم هو الأسلوب الوحيد النافع، وهذا قد يولد ردة فعل في نفس المربين على الطلب منه كالصلاة، وربما يؤديها أمامك ظاهراً، من باب رفع الضرر عنه أو من باب العناد.



### المبحث الثالث: مشروعية العقوبة البدنية وشروطها

استدلّ الفقهاء على مشروعيّة العقوبة البدنيّة في التربية والتعليم، على القيم والآداب بأدلّة روائيّة عدّة، منها: سُئل الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ في أدب الصبيّ، فقال عَلَيْهِ السَّلَامُ : «خمسة أو سيّة، وارفق، ولا تعدُّ حدود الله». (٣٥٨)

واستدلّوا على مشروعيّة ضرب الطفل للعبادة على ترك الصلاة، رغم عدم وجوبها بروايات عدّة، منها: عن الإمام جعفر الصادق عَلَيْهِ السّلامُ ، قال: «... ثم يترك حتى يتم له تسع سنين، (فإذا تمّت له أي دخلوا بالسنة العاشرة) عُلِّم الوضوع، وضُرب عليه، وأُمر بالصلاة، وضُرب عليها »(٢٥٩) عن رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَّا الْهِ وَسَلَّمَ: « مروا أولادكم بالصلاة وهم أبناء سبع سنين، واضربوهم عليها وهم أبناء عشر... »(٢٠٠)

## شروط العقوبة البدنية

يقصد بالعقوبة البدنية في الغالب ضرب الأطفال، باليد أو باستخدام أداة، ولكن بعض المربين يقومون بعقوبات بدنية أخرى، كمن يقوم برفس الأطفال، أو رجّهم، أو رميهم، بدنية أخرى، كمن يقوم، أو عضّهم، أو نتف شعرهم، أو حرقهم، أو خدشهم، أو قرصهم، أو عضّهم، أو نتف شعرهم، أو حرقهم، أو كيّهم وغيرها من أساليب العنف، فهذه كلها غير مشروعة، ويترتب على بعضها الديّة، نعم القرص كفرك الأذن إذا ترك أثراً فهو حرام.

وأما ما يتعلق بالضرب فلا يكون ضرباً تربوياً أو مشروعاً إلا بشروط، وهي كالآتي:

ا. تنحصر مشروعيّة ضرب الطفل من بلوغه سن التمييّز السهيّر السية من بلوغه سن التمييّز ولا بعد السية من التميية ولا بعد السية أراء الفقهاء.



قد يسال بعضهم عن سن التميين، لقد اختلفت آراء الفقهاء في تحديد المعيار، فمنهم من تبنّى المعيار الفقهاء في تحديد المعيار، فمنهم من تبنّى المعيار الزماني، فهي تمتد من سن الساح حتى مرحلة البلوغ، وهدو رأي بعض فقهاء الإمامية، منهم الشيخ الطوسي والعلامة الحلي وغيرهم كالشيخ جواد التبريزي الذي قال: «التمييزهو أن يُميّز الشيء القبيح من غيره، ويكون غالباً إذا بلغ الولد ستّ سنين... إذا أكمل الطفل ستّ سنوات فهدو مميّز »(١٢٥)

وبع ض الفقهاء يرى أن التمييزيختلف باختلاف متعلّق التكليف المتعلّدة التكليف

سُــئل الســيد علي السيســتاني: ما هو ضابــط الصبــيّ المميّز في مســاً لله جــواز النظر إلـــى عورة الغيــر، وكون عباداته صحيحــة، والاعتماد علـــى أخباره؟

أجاب: «يختلف المميّز في كلّ مكان، ففي الأول المراد بالمميّز السخي يتأثّر من النظر إلى العورة أو النظر إلى عورت للعورة أو النظر إلى عورت للعورة أو النظر المحدّة عورت التفات وتتحرّك غريزت نسبياً، وفي اعتبار صحّة عبادات السخي يُميّز التكاليف وأنّ الأمرمن قبَل الله تعالى ويُمكن قصد القرية، وفي الاعتماد على إخباره بالنجاسة إذا كان ذا اليد، إذا كان مميّزاً قوي الإدراك لها»(٣١٣)

آن يكون الضارب من قبل الولي وهو الأب أو والجد للأب، ولا يجوز لأمه أو لأخيه أو لأي شخص أخركالمعلم ضربه إلا إذا كانوا مأذونين من الولي.

٣. أن لا يكون ضربه لغرض التشفي والانتقام بل لغرض التأديب.

ك. أن لا يضرب إلا بعد عدم استجابته لأساليب الترغيب المتنوعة،
 ومنها أسلوب التربية بالحوار والموعظة، قال الإمام علي عَلَيْهِ السّانة لأمُ: «أدّب صغار أهل بيتك بلسانك ». (٢١٤)

۵. ينبغي أن لا يكون الضرب إلا بعد استنفاذ أساليب العقوبة الأخرى، كالعقوبة العاطفية كأن تظهر أنك غير راض عند



فتهجره لمُ دَّة ليست طويلة.

٦. أن يحتمل في ضربه التأثير وإلا لا يجوز.

٧. أن يضربه من أجل ارتكاب الطفل لسلوك غيرمقبول فعلاً،
 لا الأخذ على التهمة والشبهة المجردة، أو المعاقبة على ذنب متوقّع الحدوث منه في المستقبل.

٨. معرفة الطفل بكون السلوك الذي مارسه غير مقبول.

وهناك روايات حددت الضرب بثلاثة وسماحة السيد السيستاني (دام ظلم) يحتاط أن لا يزيد الضرب على ثلاثة (٢٦١).

١٠. التحرّج في العقاب من الأضعف إلى الأقوى، فلا يجوز تجاوز حدد الكفاية في الضرب مثلاً، بمعنى أنّه لوكانت ضربة واحدة كافية في التأديب، لا تجوز الضربة الثانية، وهكذا.

١١. ينبغي تجنّب ضرب الأماكن الحسّاسة في جسم الطفل، كالرأس والوجه وغيرهما.

11. ينبغي أن تكون أداة الضرب بطبيعتها لا تلحق الأذى والضرر بالطفل؛ لأنّ ضربه مشروط بسلامته من الأذى والضرر، فلا يجوز أن يكون الضرب مدمياً، ولا شديداً، وإذا أثر في اسوداد البدن أو ازرقاقه أو احمراره وجبت الدية.





## رُبّ تساؤل يرد: ما هي ديّة الضرب لمن ترك أثراً على البدن؟

الجواب: تختلف الدية بحسب كون الاحمرار و الازرقاق و الاسوداد في الوجه و في الوجه و في الوجه و في الوجه و نصفها في البدن، والازرقاق ثلاثة دنانير في الوجه و نصفها في البدن، والاسوداد ستة دنانير في الوجه و نصفها في البدن على الأحواد ستة دنانير في الوجه و نصفها في البدن على الأحواد.

علـــماً أن الدينـــار الشـــرعي يســـاوي ٣ و نصــف غـــرام مـــن الذهـــب تقريــباً. ويمكــن التراضــي مــع المجنــي عليــه أو طلــب بــراءة الذمــة منــه بعــد بلوغــه رشــده، وبإمــكان الولـــي احتســـاب مـــا تصرفــه عليـــه يومـــياً مـــن الديــة الواجبــة عليـــك مهمـــا كانـــت. (٢٦٧)

## المبحث الرابع: آثار العقوبة المخالفة للضوابط الشرعية والتربوية

إن المربعي الذي يمارس العنف مع أولاده كالصراخ والسب والشعم والشعم والضرب النوي فيه تجاوز للضوابط الشرعية سيترتب عليه آثار سلبية، نذكر منها ما يلي:

ا. يحول إلى طفل عدواني: عندما يعتاد الطفل على ضرب الوجه، حتى ولو كان ذلك مزاحاً، يصبح هذا السلوك بالنسبة له أمراً تَقْليدِيًا ومألوفاً، فيستطيع تكراره مع أطفال آخرين، أو ربما الكبار، سواءً كان ذلك على سبيل المزاح، أو العنف، أو الانتقام، فتعوده على ذلك الأمرقد يشعره بأنه مستساغٌ ومقبولٌ لديه، خاصةً إذا تم توضيح الأمرعلى أنه مزحة، وعلى هذا سيتعامل مع الأمروكأنه لعبة.

آ. تنقص ثقته بنفسه: خلال السنوات المبكرة من حياة الأطفال الصغار، يتم تكوين ثقة الطفل بنفسه، وأيضاً الصورة الخارجية التي يتخيلها عن نفسه، وعلى هذا لابدمن أن يدعمها الأب والأم طوال الوقت، لكن ضربة خفيفة الصورن قد تدمر تماماً هذه الثقة وتعوّد الطفل



على شكل الإهانة والرفض وإن كانت هذه الضربة على سبيل المزاح، قد تفتح الباب للطفل لقبول الضرب من الأطفال الآخرين في المدرسة أو الحضانة دون شكوى.

٣. تخلط الأمور بالنسبة له: ينبغي أن نعلّ م الولد أن لا يسمح لأي شخص بضربه، وعليه أن يُخبر المعلم إذا تعرض للأذى على يحد أحد زملائه في الفصل.

فلننشئ قاعدة قوية معناها أن الضرب والاعتداء الجسدي غيرمقبول وسيتم الإبلاغ عنهما بشكل مباشر، ولكن بنفس الوقت إذا كان الأب أو الأم يضرب الطفل فأن ذلك الأمر سيقدم له إشارات مختلطة ومتناقضة تماماً، ويجعله يتساءل بينه وبين نفسه، هل الضرب سيئ حَقّاً، أم أنه طبيعي وإذا كان عنيفاً، فلماذا يفعله والداه المحبوبان؟ قد تجعله هذه العلامات يقبل ضربه من الآخرين، أو يصبح أكثر عنفاً معهم، معتمداً على شخصية الطفل (١٣٨) ...ولذا إذا اضطر المربي لضربه فوجب أن يكون وفق الضوابط إذا اضطرالمربي لضربه فوجب أن يكون وفق الضوابط لأحد غيره ضربه.

ع. يترك ذكريات سيئة: ان الطفل الذي تربى على الضرب، لمّا يكبريبقى يتذكر هذه الذكريات المؤلمة، وبعضهم تولد في نفسه ردة فعل سلبية تحثه على العقوق، أو يطبق ما تربى عليه على أولاده رغم مخالفتها للضوابط الشرعية.
 لــــذا علــــى المربـــي الناجــــح اســـتخدام أســـاليب التربيـــة المتنوعــة والتحلّـي بالصبـر وتربيــة الأولاد علـــى القيــم والمباديء الإسلاميــة لا الجاهليــة لنحصــل علـــى أولاد صالحيــن لننـــال

به م السعادة، روي عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَعَلَىٰ اللّهِ وَاللّهِ وَالْمَالِمِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَالْمِلْمِ عَلَىٰ اللّهِ وَالْمِلْمِ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ ال

وهذا يتحقق فيما لو اقتدينا بالمربيّة المثال، الأم المثال فاطمه النهدراء عَلَيْهَا السَّلَمُ سيدة نساء الأولين والآخرين التي كانت تدعو الله ﴿ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيًا تِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا



لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا ﴾(٣٧٠)، وفعلاً استجاب الله دعاء القديّسة فأنجبت أولاداً وصارت هـى وأولادها وبعلها للمتقين إماماً، بينما غير المتقين لصم يقتدوا بها بل اقتدوا بأعدائها الذين ظلموها وظلموا بعلها وأولادها...فأول ظلامة هي غصب الخلافة من بعلها أمير المؤمنين عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وثانيها سرقة أرض فدك، وثالثها الهجوم على دارها عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ وحرق بابها وكسر ضلعها وإسقاط جنينها وضربها، فتذكركتب السيرة والتاريخ حينما وقف عدوها (على الباب وصاح بصوت رفيع يسمع علياً وفاطمة لتخرجن يا علي إلى البيعة وإلا أضرمت عليك النار فصاحت فاطمة مالنا ولك فأبي أن ينصرف ولم تفتح الباب له ولما رأى منهم الامتناع أضرم النارفي الحطب ودفع الباب وكانت ابنة رسول الله صَاَّلُكُ عُلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَلَّمَ خلفها فمانعته من الدخول فركل الباب برجله وألصقها إلى الجدارثم لطمها على خدها من ظاهر الخمار حتى تناثر قرطها وضرب كفها بالسوط فندبت أباها وبكت بكاءا شديدا عاليا ثم عصرها إلى الجدار ثانية فنادت أهكذا يفعل بحبيبتك واستغاثت بجاريتها فضة وقالت لقد قتل ما في بطني من حمل) (۳۷۱) وأقبلت إليها فضة فأخرجتها من وراء الباب وجاءت بها إلى حجرتها وهناك أسقطت جنينها فأغمى عليها.

غدت تصرخ يفضّه صدري انعاب اجت فضه او لگتها فوگ التراب (مجردات)

(نصاری)

يا باب فاطه يه الأطياب جيت ارد انشدك واسمع اجواب الگصدوك يوم المصطفى غاب او كسروا ضلعها كسرما طاب

او حملي سكط مني ابعتبة الباب يسيل امن الصدر واضلوعها الدم

السدلت اعليك ايد الهدى احجاب اعليك اشرد الأصحاب واتجسُروا اعلمه الطهر الأذناب او محسن سكط في عتبة الباب



واظــن مــا دره البســمار منصاب (أبوذية)

يفضه صاحت ام احسين ونهه خفّه صوتها البسمار ونهه أفاطم يُسقَطُ منها الجنينُ وتُحررَقُ بابَ فناها الطَغامُ فتبت يدُّ كُسرتُ ضلعَها فتبت يدُّ كُسرتُ ضلعَها

واظــن مــا دره البســمار منصاب صدرهـا لعــد صــدر النبــي صاب

او من طاح الجنين انگطع ونهه او كسر ضلعين من عدها الزچيه و تُدفَعُ عن حقّها راغسمه و تأتي علي خدرها هاجسمه

و مُــدَّتُ علــي وجهها لاطمــه (۲۷۱)









وفاذ السيدذ المعصومة (عليها السلام)



#### المناسبة

## شهادة السيدة فاطمة المعصومة عَلَيْهَا ٱلسَّكَرُمُ

# القصيدة: للشيخ محمد سعيد المنصوري

ها الدهرُكأسا فزاد منه بلاها حاربت عينُها عليه كراها أنكرت ربَّها الدي قد براها تشكل الناس في شديد بكاها حينِ في مرو أسكنته عداها مثل عام فأسرعت في سراها لأخيها الرضا وحامي حماها أرض قم وذاك كان مناها إذ ولاء الرضا أخيها ولاها استطاع من خدمة لها أسداها فاعتراها من الأسلى ما اعتراها منها وثقلُه أضناها بعد ما قطع الفراقُ حشاها ما رأت والد الجواد أخاها أسما المناها والد الجواد أخاها أسما المناها المناها والمناها وال

او وصلت بلد قـم او اجوهـا

لاكن بعد افگدوها

ذكروا امصاب اللي اعصروها

وللشام مسبيه خذوها(٢٧٤)

لهفُ نفسي لبنت موسى سقا فارقت والداً شَ فيقا عطوفا أودعتُ قعرَ السجون أناسُ والدي أنْ قضى سميماً فراحت وأتى بعده فراقُ أخيها كلَّ يوم يمرُّ كان عليها أقبلت تقطّع الطريقَ اشتياقا ثم لما بها الضعينة وافت قام موسى لها بحسن صنيع نزلت بيتَ فقام بما ما مضت غير برهة من زمان وإلى جنبه سُقامٌ أذاب الجسمُ فقضت نحبَها غريبة دار فقضت نحبَها إلى الموت لكنً طبقتُ جفنَها إلى الموت لكنً

(مجردات)

من شوكها اتعنت لخوها أهل المودة ايتلكوها أهل المودة ايتلكوها أو للكبر لمتن شيعوها بالباب وامصاب السبوها



### المحاضرة الثامنة

#### الصاحب ساحب

## رُوي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ:

« لَا تَصْحَبُوا أَهْلَ الْبِدَعِ وَ لَا تُجَالسُوهُمْ فَتَصيرُوا عِنْدَ النَّاسِ كَوَاحِد مِنْهُمْ، قَالَ رَسُولُ اللَّه صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى اللَّهُ صَلَّا اللَّهُ صَلَّا لَا لَهُ عَلَى دِينَ خَلِيلِهِ وَقَرينَهُ » (٣٧٥)

إن الإنسان كائــن اجتماعــي لا يرغــب فــي العيــش وحيــداً فــي هــذه الحيــاة، فهــو منــذ طفولتــه بحاجــة إلـــى أمــه وأبيــه كــي يرعــوه، بحاجــة إلـــى إخــوة يحادثهــم ويكونــون معــه فـــي البيــت، ومــع تقــدم عمــره يصبــح بحاجــة إلـــى أصدقــاء يتشـــارك معهــم الأحــداث التـــى تمـــر بحياتـــه. (٢٧١)

ومن الأثار المترتبة على الصداقة هو التأثير على الأفكار والأخلاق والسلوك، ولذا قيل (الصاحب ساحب) للدلالة على أن صحبة الأشخاص الخيِّرين تسحبك نحو الخير، بينما الصحبة السيئة وأصدقاء السوء يسحبون الشخص ويجرّونه لطريق الشر؛ لأنَّ المرء يُشابه صديقه، ويتأثر به وبتصرفاته وبسلوكياته، باعتبار الطباع تسرق الطباع، وصدق الشاعر حينما قال:

عن المرء لا تسأل وسل عن قرينه فكل قرين بالمقارن يقتدي وإن كنت في قوم فصاحب خيارَهم ولا تصحب الأردي فتردي مع الردي

يق ول توم راث في كتابه (الصداقة المفعمة بالحيوية). إذا كنت تتساءل عن السبب الذي يدفع الناس للبقاء خارج كنت تتساءل عن السبب التي قد تؤدي إلى فشل الزيجات، أو ما الأسباب التي تشجع الآخرين على الأكل بشراهة، أو تغير نظام الأكل بشكل أكثر صحة، أو الإقدام على البحء بالانتظام في الأكل بشكل أكثر صحة، أو الإقدام على البحء بالانتظام في برنامج للرشاقة، فإن الأسباب في العادة لا صلة بينها وبين الفقر أو الرفاهية، إنما قد تُعزى معظم الأسباب إلى إيقاع





اللوم على الصداقات في حياتنا. (٣٧٧)

(إن الأصدقاء يساهمون بنسبة عالية في تشكّل شخصيّة الشباب الدينيّة والأخلاقيّة، فما أكثر الشباب الذين انحرفوا إثرمجالستهم أصدقاء السّوء، حيث يقولون بعد إدراكهم لخطئهم واشتباههم: ﴿يَا وَيْلَتَى لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيا ﴾(١٧٨)

وعـــن الإمـــام علـــي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « واعلمـــوا إنَّ مجالســـةَ أهـــل الهَـــوَى منســـأةً للإيمـــان، ومُحضِـــرَةً للشـــيطان ». (٣٧٩)

وإنّ خوف بعضهم من العزلة قد يدفعه للانخراط في أوساط مجموعة من الزملاء والأقران غير المناسبين، وربما الخطرين مجموعة من الزملاء والأقران غير المناسبين، وربما الخطرين النبخ النبخات كلّ ذلك من أجل التغلّب على مشاعر العزلة، والنبذ الاجتماعي، أو من أجل إثبات النبذات، من هنا ينبغي على الأبوين مراقبة علاقات المراهق الاجتماعية، خصوصاً من ناحية صداقاته، بالإضافة إلى توعية أبنائهم على كيفيّة إقامة علاقات صحيحة وسليمة مع الآخرين، وكيفيّة انتخاب الأقران)

## مباحث الرواية الصادقية المبحث الأول: تفسير الرواية

إن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ يأمرنا بعدم صحبة أهل البدع ولا مجالستهم، لقوله: «لَا تَصْحَبُ وا أَهْلَ الْبِدَعِ وَلَا تُجَالِسُ وهُمْ»، والسيوال المطروح: من هم أهل البدع؟

البدعـــة: هـــي إدخـــال مـــا ليـــس مـــن الديـــن فـــي الديـــن (٢٨١)، كإباحـــة محـــرّم، أو تحريـــم مبـــاح، أو إيجـــاب مـــا ليـــس بواجـــب أو ندبــــة. (٣٨١)

واتفق الفقهاء سنة وشيعة على حرمتها وأنها من الكبائر، فقد روي عن رسول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَالَمُ : «كل بدعة ضلالة، وكل ضلالة سبيلها إلى النار..». (٣٨٣)

وفي زماننا الذي نعيش فيه كَثُر فيه العُصاة من أهل



البحع والفسوق، فنحن نرى السافرات والمتبرجات والمخنثين والشواذ والسامعين للأغاني وغيرهم، القسم الأول منهم لا ينتهون حرمتها إلا أنهم لا ينتهون عنها، باعتبارهم عبدة للهوى والشهوات، وهو للاع يسمّون بالفاسقين. ولقد نهتنا الشريعة عن صحبة الفاسق، حيث روي عن الإمام الصادق عَيَهُ السَّكَمُ: ﴿ إِيَّاكُ وَمُصَاحَبَ الفاسق، فإنَّ وَاللّه ومن صفَاتَ هَ الفاسق والفاسق هو الذي يعصي أوام رالله، ومن صفَات الإنسان والفاسة الإنسان عند أدنى مشكلة، ولا يكسب منه الإنسان يبيع الآخرين عند أدنى مشكلة، ولا يكسب منه الإنسان الإالصفات الرذيلة بسبب اندرافه عن خط الشريعة.

والقسم الآخرمن العاصين الذين يعلمون أن هذه الأفعال محرّمة شرعاً وتوجد أدلة تثبت ذلك، إلا أنهم ينكرونها ويشرعون خلافها؛ لأنهم يعملون برأيهم لا بسرأي الله، كأن يحللون حرام الله أو يحرّمون حلاله، فهولاء من مصاديق أهل البدع، روي عن أمير المؤمنين عَيَوالسَّلامُ: « وأما أهل السنة فالمتمسكون بما سنه الله لهم ورسوله، وإن قلوا، وأما أهل البدعة فالمخالفون لأمر الله تعالى وكتابه ولرسوله، والعاملون برأيهم وأهوائهم، وإن كثروا... » (٢٨٥)

ولقد نهتنا الشريعة عن صحبة أهل البدع لقوله عَلَيْوالسَّلَمُ «لَا تُصْحَبُ وا أَهْلُ البُدع وَ لَا تُجَالسُوهُم » وسبب ذلك يذكره الإمام الصادق عَلَيْوالسَّلَمُ بقوله : «فَتَصِيرُوا عِنْدَ النَّاس كَوَاحِد منْهُم »، بمعنى أن صحبة وصداقة أمثال هَ وَلاء سيترتب عليه إساءة لسمعتكم، وسيعدونكم من أهل البدع، روي عن الإمام الصادق عَلَيْوالسَّلَامُ عن أبيه قوله له: «يا بني من يصحب صاحب السوء لا يسلم ومن يدخل مداخل السوء يُتهام.. » (١٨٥١)، فكما قيل (الطيور على أشكالها تقع).

ت م يستشهد الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّهُ بقول رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَ قَرينه » بمعنى مَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِ وَ قَرينه » بمعنى وين خليله وَ قَرينه » بمعنى أن الإنسان متبع ومطيع لنه ج خليله وهمو والصديق الحميم وقرينه و أي الذي صاحبه ولازمه و فإذا كان فاسقاً وفاجراً فسوف يقلده في ذلك؛ لأن المحب لمن أحب



مطيع، ولذا سيؤثر سلباً على الأفكار والأخلاق والسلوك، وعلى فرض عدم تقليدهم فيكفي لتركهم قول الذي لا وعلى فينظ عَن الْهَوَي إِنْ هُو َ إِلَّا وَحُرِي يُكُو حَى: «من أحب قوما حشرمعهم، ومن أحب عَمل القوم أشرك في عملهم» حشرمعهم، ومن أحب عَمل القوم أشرك في عملهم» (١٣٨٧) والنتيجة هي خسران الدنيا والآخرة لتضييع دينهم، على ما أن النهي لا يقتصر على أهل البدع بل يشمل غيرهم، فلقد نهتنا العديد من الروايات عن صحبة الأحمق الكذاب، فلقد نهتنا العديد، والضال المضل، والفاجر، والبخيل والفاسق، والقاطع لرحمه والكافر، والشرير وصاحب اللهو الجيان، وناشر المثالب، ومجهول الموارد والمصادر، والزاهد والجيان، وناشر المثالب، ومجهول الموارد والمصادر، والزاهد والحيان، وناشر المثالب، ومجهول الموارد والمصادر، والزاهد والخياف أله العناويات ورد بحقها روايات عن أهل البيت عَلَيْهِمُّ السَّلَامُ، ولضي ق الوقت لم نذكرها.

## المبحث الثاني: أضرار صديق السوء

يجب على المربي أن يُقنع أولاده على ترك أصدقاء السوء بالحوار المقنع، منها أن يطلب منه أن يذكر أضرار صديق السوء، والأفضل أن يجعل الحوار على شكل مسابقة؛ لأنها سترسخ في أذهانهم أكثر من طرحها كمحاضرة، ونذكر من الأضرار ما يلي:

١- انحراف السلوك بالتبعية: رُويَ عَنْ الإمام عَلِيّ بُنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السّلوك بالتبعية: رُويَ عَنْ الإمام عَلِيّ بُنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَيْهِ السّلامُ: « لا يواد الأشرار إلا أشباههم ». (٣٨٨)

قال الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا تصحب الفاجر فيعلمك من فجوره ». (۱۸۹)

فصحبة أصدقاء السوء تعلّم على تعاطي المخدرات، أو تناول الكحول، أو التبرج والسفور، أو سماع الأغاني، أو ترك الصلاة، أو عقوق الوالدين، أو اللعب بالقمار، أو الشذوذ، أو التخنيث، أو السرقة... إلخ



- ٢٠ إساءة السمعة في الدنيا والندم والحسرة يوم القيامة: قال تعالى: ﴿ يَا وَيْلَتَى لَيْمَ أَتَّخِذْ فُلَانًا خَلِيلًا \* لَقَدْ أَضَلَّنِي عَنِ الذِّكْرِ بَعْدَ إِذْ جَاءِنِي وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلْإِنسَانِ خَذُولًا ﴾ (٣٠٠)
- ٣- الغدر والخيانة: روي عـن الإمـام الجـواد عَلَيْهِ السَّكَمُ: « إيـاك ومصاحبـة الشَّررين؛ فإنـه كالسـيف المسلول يحسـن منظـره ويقبـح أثـره ». (٣٩)
- 3- نشر الأسرار: روي عـن علـي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « جمـع خيـر الدنيا والآخـرة فـي كتمان السـرّ، ومصادقـة الأخيار، وجمـع الشـرّ فـي الإذاعـة ومؤاخـاة الأشـرار». (٢٩٢)
- 7. الخذلان: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ: «ما من امرئ خذل مسلماً في موضع مسلماً في موطن ينتها في موضع عصل في موضع يحب في من نصرته ». (٢٩٤)
- ٧- الاستغلال: قال الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «واحذْرُ أَنْ تؤاخي من أرادك لطمع أو خوفٍ أو ميلٍ أو مالٍ أو أكلٍ أو شربٍ واطلبُ مؤاخاة الأتقياء». (٣١٠)
- ٨. ذكر العيوب: قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ومن نمّ إليك سينمّ عليك » (٣٩١)
- عـــن أميـــر المؤمنيــن عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إيــاك ومعاشــرة متتبعــي عيــوب الناس؛ فإنــه لــم يســلم مصاحبهــم منهــم». (۲۹۷)
- ٩. يكون مشمولاً بالغضب الإلهي: قال لقمان لابنه: يا بني... وأبعد من الأشرار والسفهاء فربما أصابهم الله بعذاب فيصيبك معهم وإن كنت صالحاً، وقد أفصح الله سبحانه وتعالى بقوله :﴿ فَلا تَقْعُدْ بَعُدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾(٣٩٨)
- رُبِّ تساؤل يــرد: لمــاذا لــزم علـــيِّ تـــرك صديـــق الســـوء رغـــم أننـــي لـــن أتأثـــر بـــه؟



الجواب: هذا الادعاء غير صحيح، فلا تكن واثقاً من نفسك كثيراً بعدم تأثّرك بالصديق وبالأخص المقرّب، فإنك لولم تتأثر بسلوكه المنحرف في الأيام الأولى فستجد نفسك نسخة منه ولو بعد حين، وهذا التأثيريذكره لنا الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَعَلَّا الْهِ وَسَلَمَ بتشبيه جميل، حيث قال: « مَثَلُ الجليس الصالح والجليس السوء مثل صاحب المسك وكير الحداد، لا يعدمك من صاحب المسك، إما تشتريه أو تجد ريحه، وكير الحداد يحسرة بيتك، أو ثوبك أو تجد منه ريحاً خبيثة » (١٩٩٩)

على النبير الصديق على صديقه ليسس تأثيراً فجائياً ملم وساً ليتعرف من خلاله بسهولة على موقع الخطا والصواب، بيل هو تأثير تدريجي يومي، قد لا يظهر في البداية ولكنه سيظهر بعد مدّة، مثال ذلك: لو كان لديك صندوق من الطماطم السيلمة، ولكن جعلت فيها حبة طماطم واحدة فيها عفن، فأنت قد لا ترى في اليوم الأول أنها أثرت على الطماطم الملاصقة لها. ولكن بعد مروريومين أو ثلاثة على الطماطم الملاصقة لها. ولكن بعد مروريومين أو ثلاثة بالإنفلونزا، فبعد مدة قصيرة ستنتقل العدوى لمن يصحب بالإنفلونزا، فبعد مدة قصيرة ستنتقل العدوى لمن يصحب والخلق المندرف إلى الصديق المقرب، ولذا كثيراً ما نسمع والخلق المندرف إلى الصديدة المقرب، ولذا كثيراً ما نسمع في المريطة في المندرة القول من آبائنا وأجدادنا: (لا تربط الجرباء حول صحيحة، خوفاً على تلك الصحيحة تجرب)



آ- إن مَشاهدة القبائـح وتكرارها، يُقلّل من قبحها في نظر المشاهد، وبالتدريـج تصبح أمراً عادياً، ونحـن نعلـم أنّ إحـدى العوامـل المؤثّرة فـي ترك الذنـوب والقبائح، هو الإحساس بقبحها فـي الواقع النّفسـي للإنسـان، لذا فالشـريعة لـم تكتـف بتحريم شـرب الخمر-فقـط-، بل حرّمـت حتـى الجلوس علـى مائدة فيهـا خمر، وعندما نأتـي للواقع نجد أن التبـرج، والسـفور، والخيانـة، والعلاقـات غيـر الشـرعية، كل هذه قبل عشـرات السـنوات كانت أمراً قبيحاً للغايـة ولكن بسـب التكرار-ولو عن طريق الإعلام- والسـكوت عنـه صار بعض الناس لا يراه قبيحاً فقلدوهم. طريق الإعلام- والسـكوت عنـه صار بعض الناس لا يراه قبيـحاً فقلدوهم. وقائهم في دائرة الفكر والسّلوك من خلال عمليّة التلقين والإيحاء، فيقلبون عناصر الشرّ في إعتقادهم إلى عناصر الخير، كأن يقول صديق السوء (إن الشذوذ والتخنيث أو التبرج والسفور حرية شخصية) (شا) فالعاصي يحاول إيجاد تبريرات لمعصيته؛ كي لا يبدو قبيحاً عند صديقه، وعلى هذا سينخدع ويقتنع بالفكر المنحرف فيعصيالله.

2- المُعاشرة لرفاق السّوء، يشدد سوء الظن في الإنسان مع الجميع، وتفضي به هذه الحالة النّفسية السلبيّة إلى السّقوط في وادي الذّنوب والفساد الأخلاقي، فنقرأ في حديث عن أمير المؤمنين عَيَهِ السّلامُ: « مُجالَسَةُ الأشرار تُورثُ سُوءَ الظّن بالأخيار». المؤمنين عَيَهِ السّاد؛ (لا تصدّق ما يقوله فلان الذي يدّعي العلم والصلاح لأنه كاذب ..إلخ)

وجاء في حديث آخرعن الرسول الأكرم صَالَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ: «أَنَّ مَعَالَ الْهُ وَمَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهُ وَمَا الْمُوتِ مَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهِ وَمَا اللَّهِ وَمَا الْمُوتِ مَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمٌ : كُلُّ غَنِي مُسْرِف ». (٤٠١) (٤٠١)

0- تــرك أصدقاء الســوء مهــم لدفع التهمــة عــن نفســك: قــال أميــر المؤمنيــن عَلَيْهِ السَّلَامُ: « شــر الناس مــن لا يبالــي أن يــراه الناس مست لا يبالــي أن يــراه الناس مستئاً ». (٤٠٤)

وعنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: « من وضع نفسه مواضع التهمة فلا يلومن



مــن أســاء بــه الظــن » (٤٠٥)

1- إن ثقتك بصديق السوء لن تدفع عنك الضرر المتأتي عند، فقد يخونك ويغدر بك وأنت لا تعلم.

## المبحث الثالث: كيف أميّز الصديق الصالح عن الطالح؟

يُجيب على هذا السوال مولى المتقين وأمير المؤمنين الإجيب على عليه السوال الشقاد السوال الثقة الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ بقوله «الإخوان صنفان، إخوان الثقة وإخوان المكاشرة». (٢٠١)

أي قسّمهم الإمام إلى قسمين:

الأول: إخوان المحاشرة، أي إخووان العلاقات الرسطية الذين يعاملهم المعاملة الحسنة، كالمعارف والنزملاء والأصحاب في الدراسة والعمل والجيران، لكن من دون توطيد لهذه العلاقة، باعتبارهم ليسوا من الأصدقاء الحميمين، الذين يفتح لهم قلبه، ويعرض عليهم مشاكله وأسراره.

وسهاهم بالمكاشرة؛ لأنّ «كاشر» في اللغة العربية بمعنى ابتسم من دون صوت، مما يعني أنه لم يتفاعل في ابتسامته من داخله، وإنّما اقتصر على الابتسامة الخفيفة، ليُحافظ على لياقة العلاقة العامّة.

الثاني: إخوان الثقة، وهـــم الذيــن يتخذهــم أصدقــاء حميميــن يفتــح لهــم قلبــه، ويُوطّــد علاقتــه بهــم. (٧٠٤)، وإخــوان الثقــة هــم مــن وجــب علــيّ أن اختــارمنهــم الصديــق الصالــح أيّهــا المربّــي أخبــرولــدك بجلســة هادئــة بــأن الصداقــة المقبولــة والمعتــرف بهــا إسلامــياً هـــي الصداقــة القائمــة علــى أســس صحيحــة، وعلاقــات متكافئــة، و هــذه الصداقــة لها علــى أســس صحيحــة، وعلاقــات متكافئــة، و هــذه الصداقــة لها حدودهــا ومواصفاتهــا، فالصديــق الثقــة السّــند هـــو الــذي وجــب أن تتوفــر فيــه صفــات رئيســية، مــن أبرزهــا مــا يلــي:





١. أن يكون محباً: قال الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وسَصُّوا أصدقاءً لأَنَّهِم تصادَق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «وسَصُّوا أصدقاءً لأَنَّهِم تصادَقوا حقوق المودّة». (٤٠٨)

٢- أن يكون حافظاً: عن الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا يَكُونُ الصَّديقُ صَديقًا صَديقًا حَتَّى يَحُفَظُ أُخَاهُ فِي ثَلَاثِ فِي نَكْبَتِهِ وَ غَيْبَتِهِ وَ غَيْبَتِهِ وَ فَعُيْبَتِهِ فَا لَا يَعْمُونُ حَافَظاً لأَسْرارك.

٣- أن يكون مهتماً: عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «من أهتمّ بك فهو صديقك». (٤١٠)

٤- أن يكون صادقاً وناصحاً: عن الإمام علي بن أبي طالب عَلَيْهِ السَّلامُ
 : « إنَّم السمي الصديق صديقاً لأنَّه يصدقك في نفسك و معايبك؛ فمن فعل ذلك فاستنم إليه فإنه الصديق». (((٤))

ه. أن يكون مؤمناً متقياً غير فاسق: روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « الصديق من كان ناهياً عن الظلم والعدوان، معيناً على البروالإحسان ». (١١٤)

روي عـن الإمام علـي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « المعين على الطاعة خير الأصحاب». (١٣)

وعنه عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « مـن دعـاك إلـى الـدار الباقيـة وأعانـك علـى العمـل لهـا، فهـو الصديـق الشـفيق ». (١٤٤)

وروي عـن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أنظر إلى كل مـن لا يفيدك منفعـة فـي دينـك فلا تعتدن بـه، ولا ترغبن فـي صحبته، فـإن كل مـا سـوى الله تبارك وتعالى مضمحـل وخيـم عاقبته فـإن كل مـا سـوى الله تبارك وتعالى مضمحـل وخيـم عاقبته . (١٥١٥)

## المبحث الرابع: الاختبار قبل الاختيار

أسال ولدك: هل يمكننا معرفة مستوى الطالب بدون المتحان واختبار؟ الجواب (كلا)... هل يمكننا معرفة ضغط دم الإنسان بدون اختبار بجهاز؟ الجواب: (كلا)

هــل يمكننــا معرفــة وزن الطعــام بــدون اختبــار بميــزان؟ الجواب:



(کلا)

ونحــن عندمـا نريـد أن نكتشـف كــون الصديــق صالــح أم طالح، فهــل تعتقــدون أننـا ســنعرف حقيقتــه بالظاهــرأم بالاختبار؟

الجواب: حقيقتهم نكتشفها بالاختبار لا لمجرد التخمين بأنه صديق ثقة، لذا مشكلة الذين اصطدموا بالأصدقاء هي أنهم تسرّعوا في منحهم الثقة قبل الاختبار، قال الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تثق بالصديق قبل الخبرة. (١١٤)، وعنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تثق بالصديق قبل الخبرة. الاختبار معيار عَلَيْهِ السَّلَامُ: قدم الاختبار في اتخاذ الإخوان، فإن الاختبار معيار تفرقُ به بين الأخيار والأشرار. (١١٤)

فالاختباريكشف لنا حقيقته لأن الأصدقاء على طبقات، فقد روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إن الذين تراهم لك أصدقاء إذا بلوتهم وجدتهم على طبقات شتى: فمنهم كالأسد في عظم الأكل وشدة الصولة، ومنهم كالذئب في المضرة، ومنهم كالكلب في البصبصة، ومنهم كالذئب كالثعلب في البصبصة، ومنهم كالثعلب في البحبطة والحرفة كالثعلب في البحبطة والحرفة واحدة، ما تصنع غداً إذا تركت فرداً وحيداً لا أهل لك ولا ولحد، إلا الله رب العالمين؟!». (١٤١٨)

إنَّ المؤمــن الواعــي، حينمـا يريــد اتخـاذ أخ الثقــة، عليــه أن يتعــرّف علــى حقيقتــه مــن خلال العشــرة والمواقــف والاختبـار، وهنــاك مواقــف ينبغــي اختبـاره فيهـا يذكرهـا لنـا أئمتنـا الأطهـار ونذكــرمنهـا مـا يلــى:

- - ١- تغضبه، فتنظر غضبه يخرجه من الحق إلى الباطل.
    - آ- وعند الدينار والدرهم.



۳- وحتی تسافرمعه »(۱۹۵)

فالحالة الأولى اختباره عند الغضب، كأن تتعمّد عمل مواقف معه لترى ردّة فعله، هل سيغضب ويسئ إليك، مواقف معه لترى ردّة فعله، هل سيغضب ويسئ إليك، ويتخلى عنك أم يصبرويكظهم غيظه ولا يتعدّى عليك، أو يفشي أسرارك ويغتابك، جاء في الحديث المروي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « إذا أردت أن تعلم صحة ما عند أخيك فأغضبه، فإن ثبت لك على المودة فهو أخوك وإلا... فلا »

وأما الحالة الثانية فهو الاختبار عند المال، فاختبره حينما يقترض منك مبلغاً هل سيرجعه أم سيماطل؟!، أو اختبره لما تقترض منه مالاً حسب قدرته - هل سيقرضك أم يخذلك؟!، أو اختبرأمانته بأن تجعل شيئاً بقربه له قيمة عند المائية، ومثّل أنك لا تراه لتتأكد هل سوف يسرقها أم لا، روي عن الإمام على عَيْهِ السَّلَمُ: « في الضّيقِ يَتَبَيَّ نُ حُسْنُ مُواسَاةِ الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية ... الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية ... الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرَّفية الرَّفية الرَّفية الرَّفية ... الرَّفية الرّفية الر

وأما (الحالة الثالثة فهي الاختبارعند السفر، فطرح مسائلة السفرليس له موضوعيّة، وإنّما المرادُ أن يتعرّف على طبيعته الحقيقية؛ لأنّ الإنسان يستطيع أن يُحافظ على طبيعته ويُخفي طبيعته في كثيرمن المواقع، على تطبّعه، ويُخفي طبيعته في كثيرمن المواقع، لكن هذا الإنسان أحياناً في بعض الأمكنة تنكشف حقيقته أكثر، كأن يُسافرمع رفاقه سفراً متعباً يكون معهم فيه لأيام عديدة، فإنّ من الصعب عليه أن يُخفي معهم فيه لأيام عديدة، فإنّ من الصعب عليه أن يُخفي طبيعته أن يُخفي حينها النسوة المحجبات بحجاب شرعي حينما يسافرن للسياحة يتنازلن عن شيء من عفتهن، كأن يرتدين البنطال الضيق ويتبرجن، وهنا ينكشف إيمان الحقيقي.

قال الإمام علي بن أبي طالب لابنه الحسن عَلَيْهِمَا السَّلَامُ: « يَا بني سَل عَن الرفيق قبل الطريق ». (٢٥٣)



\* اختباره في وقت الضيق، لتتأكد هل سيخذلك بالشدة أم يواسيك في عَلَيْهِ السَّلَامُ: « يواسيك في عَلَيْهِ السَّلَامُ: « فسي محنتك، فقد روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « فسي الشدة يختبر الصديق » (٤١٤)

روي عــن الإمـام علــي عَلَيْهِ السَّلَامُ: « لا يعــرف النــاس إلا بالاختبـار، فاختبـر أهلـك وولـدك فــي غيبتـك، وصديقـك فــي مصيبتـك، وذا القرابــة عنــد عطلتـك، وذا التــودد والملــق عنــد عطلتـك، لتعلــم بذلــك منزلتـك عندهــم ». (٢٥٥)

وهناك مواقف أخرى يمكنك اصطناعها لتكتشف خلوه من الصفات التحيي نهانا أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ عن صحبة من يتخلِّق بها.

## المبحث الخامس: سبع أفكار في التعامل مع الصديق المتسلط

أيّها المربّىي إذا كان ولدك يشتكى من تسلط بعض الأصدقاء، وتشتعرأن ابنك لا يحسن التعامل مع الصديق المتسلط فهناك سبعة حلول عملية لتدريب وتعليم ابناك كيفينة التعامل مع هذا الصدين، وهذه الحلول هي: الفكرة الأولى: مُثَّل مع ابنك دور الصديق المتسلط فكن أنــت المتســلط وحـاور ابنــك أو ابنتــك، ثــم اســتمع لردودهــم، وراقب تصرفاتهم معاك، ستعرف إذا كان ابنك يحسن التعامــل مــع المتســلط، أو أنــه ضعيــف أمامـــه، فمــثلًا أخبـــر ابنك بأنك ستدعوه للعب بالألعاب الإلكترونية، وهو يريد أن يكمــل واجباتــه المدرســية، وابــدأ الحــوارمعــه وانظــركيــف يرد عليك ويتعامل معك، فإذا شعرت بأنه ضعيف فعلمـــه كيــف يـــرد عليـــك ويتعامـــل معــك، فـــإذا وجدتـــه مازال ضعيفاً فدربه أن يكتب بعض الكلمات التي تجعل شخصيته مستقلة وقوية، فيحفظ هذه الكلمات ويرددها فـــى المواقــف الحرجــة مثــل «هـــذا رأيــك ولكنــه لا يناســـبنى» أو «الوقت لا يناسبني الآن أن أخرج معك فعندي شيء مهم



لابـــد مـــن إنجـــازه» أو «لا أحـــب أن أعمـــل شـــيئاً يغضـــب ربـــي أو والـــدى» وهكــــذا.

الفكرة الثانية: أن تطلب من ابنك أن يكتب لك خمسة حلول ذكية في التخلص من الصديق المتسلط ثم ناقش معه هذه الحلول، وقدم له أمثلة تساعده مثل أن يكون حازماً أو قوياً معه، فإذا لم يتركه المتسلط فيعت ذرمنه ويذهب لمكان آخر فيبتعد عنه، أو أن يواجهه ويقول له لا تفرض رأيك وأفكارك على.

الفكرة الثالثة: أن تشرح لابنك صفات الصديق المتسلط والمتعاون، حتى يعرف ويميزبين الصديق المتسلط والمتعاون، فالأول يفرض رأيه بقوة ولا يسمح له بالتعبير عن رأيه ويلزمه بتنفيذ طلبات، أو أنه يقاطعه ويستهزئ به، وأحياناً يرفع صوته ويستخدم العنف من أجل الاستجابة لأوامره، أو يستخدم أصدقاء آخرين للضغط عليه، أما المتعاون فهو للذي يقول رأيه ويستمع للرأي الآخر ولا يهدد أو يغضب إذا ليم تنفذ أوامره.

الفكرة الرابعة: على ابنك استخدام معيار رضا الله على ما يفرضه الصديق المتسلط، فلوقال له جرب التدخين وليونفخة واحدة، أو جرب أن تشاهد هذا الفيلم الإباحي، أو جرب تشرب شربة واحدة من الكحول، فيرد عليه بقوة «أنا أفعل ما يرضى ربى».

الفكرة الخامسة: وهي أن تعليم ابنك أن يقول كلمة «لا»، وخاصة عندما يفرض الصديق سيطرته عليه، حتى ولو كان خارجاً معه وطلب منه عمل شيئاً خاطئاً فلا تستجب له وإذا ضغط عليه فمن حقه أن يتركه.

الفكرة السادسة: على ابنك أنه في حالة استمرار الصديق المتسلط في تسلطه وضغطه فعليه أن يكون من حقه مقاطعة صداقته والكلام معه ويكتفي بالسلام عليه.



الفكرة السابعة والأخيرة: أخبره في حالة لو أراد إنهاء صداقته فليكن ذلك بطريقتين: الأولى، مواجهته وإخباره بإنهاء الصداقة ويفضل أن يكون وحده عند الحديث معه، والثانية، البعد عنه وتجنب أماكن وجوده من غير إخباره. وهناك معلومة في الصداقات مهمة جداً يجب أن تخبرها ابنك وهي أن كل علاقة بين اثنين عندما تقطع فإن أحدهما يشعر بالحزن فإذا شعر ابنك بالحزن فأخبره بأن خدا أمرطبيعي، فما دمت أنك تركته لله، الله يعوضك خدراً منه.

هـذه سـبع أفـكار وحلـول عمليـة تساعد ابنـك حتـى لا يسيطرعليـه الصديـق المتسلط، وإذا شـعرت بـأن ابنـك مـا زال غيـرناضـجاً، ولا يسـتطيع التمييـزبيـن الأصدقـاء فسـاعده مـن خلال مصادقـة أصدقائـه للتعـرف عليهـم، وسـاعده فـي التحليـل والتشـخيص لشـخصية أصدقائـه. (١٦٤)

وينبغي إذا تأكد الفرد من كون صديقه تنطبق عليه مواصفات صديق السوء أن لا يتأخرعن ترك صحبته، بل ليهرب منه كما يهرب أحدنا من الناروإلا سيهلك كما هاك الضفدع لأنه تأخر في القفز...حيث تذكر الدراسات بأن العلماء أجروا تجربة يمكنكم مشاهدتها؛ بأن تكتبوا في المتصفح الإلكتروني (تجربة الضفدع والماء المغلي) ومضمونها بأنك إذا أمسكت ضفدعاً ووضعته في وعاء من الماء وأشعلت النارتحت الوعاء ستلاحظ شيئاً مثيراً للاهتمام وهو أن الضفدع يتكيف مع درجة حرارة المفدع ليستمر في التكيف، ولكن عندما تصل المياء إلى نقطة الغليان حينها الضفدع لا يستطيع القفزمن نقطة الغليان حينها الضفدع لا يستطيع القفزمن الوعاء، لا يمكنه ذلك، لأنه أصبح ضعيفاً جداً ومتعباً بسبب الجهود التي بذلها للتكيف مع درجة الحرارة.



لكن في الواقع ما قتل الضفدع هو عدم مقدرته على تحديد متى يقفن فهو لوقف زفي البداية حينما شعر بارتفاع درجة الحرارة، ولم يجبر نفسه على التكيف لما انتهى بحد الحال للموت...

## المبحث الخامس: نُدّرة الصديق الصالح! ﴿

قد يساًل أحدكه قائلاً؛ لو تركت كل صديق فاسق، فلن أجد صديقاً؛ لأن الأغلبية صاروا منحرفين، فماذا افعل في حال عدم وجود صديق صالح؟

الجواب: إن كون الأغلبية فاسقين وعلى باطل مقيقة أن كون الأغلبية فاسقين وعلى باطل مقيقة أن كرها تعالى قائلًا: ﴿ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُونَ ﴾ (١٤٤٠)، وبالأخص في هذا الزمان، روي عن أبى الجارود عن أبى عبد الله عَلَيْهِ السَّلَمُ ، قال على الناس زمان ليس فيه شيء أعزمن أخ أنيس، أو كسب درهم من حلال. (١٤٤١)

ولكن رغم ذلك ننصح باتباع النقاط الآتية:

فالمرأة حتى لو قبلت صداقة امرأة أخرى فوجب التعامل



معها كما يتعامل أحدنا مع الزميل ولا نرفعها لرتبة صديق الثقة إلا في حالات نادرة كأن تعرفينها مسبقاً، أو تكون إحدى الشخصيات المؤمنة الموثوقة.

اً. مصادق قعقولنا المرهونة بمصادق الله وأهل بيت المعصومين، حتى لو الستلزم منّا الوحدة، روي عن الرسول صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَّالِهِ وَسَلَّمَ : « الجليس الصالح خير من الوحدة، والوحدة خير من الوحدة، والوحدة خير من جليس السوء » (٢٠٠٠)، ونقصد بالعقل ما عبد به الرحمن واكتسب به الجنان (٢٠٠١)

فينبغي أن ننتبه لعقولنا، وأن نصادقها ونتكلم معها، فإذا صدرمني سلوك قبيح أبدأ بلقم نفسي وأتكلم معها وكأن صديقي الصالح يتكلم معي، رَوى الْحَسَنُ بُنِ الْجَهْم، وكأن صديقي الصالح يتكلم معي، رَوى الْحَسَنُ بُنِ الْجَهْم، وَالْخَسَنُ بُنِ الْجَهْم، وَالْخَسَنُ بُنِ الْجَهْم، وَالْخَسَنَ اللّهِ وَمَا اللّهِ وَاللّه عَلَيْ اللّهُ اللّهِ وَاللّه عَلَيْ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

وهذه الصفات نادراً ما نجدها عند أحد.. ولكنها موجودة بأعلى درجاتها عند محمد وآل محمد عَلَيْهِمْ السَّلَامُ، عند اللّه تعالى، وللذا نقراً في دعاء الجوشن بأن الله هو الرفيق والصاحب والحبيب: (يا حَبيبَ مَنْ لا حَبيبَ لَـهُ يا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ لَـهُ يا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ مَنْ لا طَبيبَ لَـهُ يا رُفيتَ مَنْ لا شَعفيقَ لَـهُ يَا رُفيتَ مَنْ لا شُعفيقَ لَـهُ يَا رُفيتَ مَنْ لا مُغيتُ مَن لا مُغيتُ مَن لا مُغيتُ لَـهُ يا دَليلَ مَنْ لا دَليلَ لَـهُ يَا رَاحِمَ مَنْ لا مَاحِبُ لَـهُ يَا رَاحِمَ مَنْ لا مَاحِبَ مَنْ لا مَاحِبَ لَـهُ وَالِيضَا هذه الصَفَات نجدها مَا مَنْ لا مَاحِبُ لَـهُ وَالْبِينَا هَالْمُ في المَاحِمِينَ لا مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ لا مَاحِمْ بِي لَا مُنْ لا مَاحِمْ بِي لَا مُنْ لا مَاحِمْ بِي لَا مُنْ لا مَاحِمْ لَا مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ لَا مُنْ لا مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ لا مُعْبِيثُ لَا مُعْبِيثُ لَا مُنْ لا مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ لَا مُنْ لا مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ لا مُعْبِيثُ لا مُعْلِيلُ لا مُعْبِيثُ لا مُنْ لا مَاحِمْ مَا مُنْ لا مَاحِمْ مَا مِنْ لا مُعْلِيلُ مَاحِمْ مَا مُنْ لا مَاحِمْ مَاحِمْ مَا مُنْ لا مُعْبِيثُ مَا مَاحِمْ مَاحِمْ لا مُعْبِيثُ اللْمُنْ الْمُعْلِيْ فَا مُعْبِيثُ الْمُنْ فَالْمُنْ لا مُعْلِيْ مُنْ لا مُعْبِيثُ مُنْ لا مُعْلِيْ مُنْ لا مُعْبِيثُ مُنْ لا مُعْلِيْ مُنْ لا مُعْبُلُونُ مِنْ لا مُعْبَامُ مُنْ لا مُعْبِيثُ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ لا مُعْبِيْ مُنْ مُنْ لا مُعْبِيْ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ مُنْ لا مُعْبُولُ مُنْ مُنْ لا مُ



عند حجب الله على البرايا المتخلّقين بأخلاق الله وعلى رأسهم وآل الله وعلى رأسهم وآل الله وآل الله عَلَيْهِم السّكمُ ... أتذكّريوماً من الأيام آذتني جارتي كثيراً، وكنت أتمنى أن أجد صديقة حكيمة متقية لأستشيرها عمّا أفعل فلهم أجد، فتذكّرت أن أهل البيت عَلَيْهِم السّكمُ هم أصدقائي المخلصون، ففتحت كتاب أخلاقي عن حُسن الجوار، فقرأت رواياتهم عَلَيْهِم السّكمُ فوجدت الجواب عند الإمام الكاظم عَلَيْهِ السّكمُ وياته عال: «ليس حسن الجوارك فالأذى، ولكن حسن الجوار المجال الصبرعلى الأذى الأذى الأذى الأذى المجالة الأذى الأذى المجالة المحالة المجالة المحالة المجالة المجال

وهكذا الحال فيما لوكنت حزينة، أنظر لصورة الإمام وأكلمه، وعندما أحتاج أن يكلمني الإمام أكتب في المتصفح الإلكتروني -الحزن في روايات أهل البيت وسنجد عناوين منها عنوان -ما يطرد الحزن فلما أقرأها أشعر بالراحة. ". مصاحبة العلماء والحكماء والمستشارين المؤمنين الثقات. روي عن أمير المؤمنين عَيَهِ السَّلَمُ: «جالس العلماء يردد علمك ويحسن أدبك » (١٣٥٥)

روي في وصيحة لقمان لابنه: « يا بنتيّ جالس العلماء وزاحمهم بركبتيك، فإنَّ اللّه عرزّ وجلّ يُحيي القلوب بنور الحكمة، كما يُحيى الأرض بوابل السَّماء » (٢٦٤)

قد يقول أحدكم: ولكن العلماء يصعب عليّ مصادقتهم، رغم أني افتخر بهذه الصداقة؛ لأني أحتاج إلى نصائحهم واستشارتهم!!

نق ول يمكنك م ذلك عن طريق زيارتهم، وحضور مجالسهم، والاستماع إلى محاضراتهم ولوعن طريق الإنترنت، فهناك والاستماع إلى محاضراتهم ولوعن طريق الإنترنت، فهناك علماء وخطباء كلامهم يدخل القلب مباشرة، فمثلاً عندما تبتلى بابتلاء كبير وتتمنى أن يكون لك صديقاً مقرباً كأن يكون عالماً ليواسيك، فما عليك إلا أن تكتب في باحث اليوتيوب -الابتلاء عند علماء الشيعة - وستجد ما يشفي غليلك.



البحث عن بديل بترقية العلاقة الزوجية أو الأمومة والأبوة أو الأخوة أو الأمومة والأبوة أو الأخوة أو القرابة إلى مرتبة الصداقة. ولقد ذكرنا في الجزء الأول من كتاب (زاد المبلّغات)، ص١٦٣ محاضرة بعنوان (كيف نصادق أولادنا) ننصح بقراءتها.

فالصديق الثقة المقرّب علاقته أقرب من غيره أي أقرب من علاقه علاقه علاقه علاقه وأخته وأقاريه وي عن أمير علاقه وأخيه وأخته وأقاريه وي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عَلَيْ السَّلَامُ: « الصَّدِيقُ أَقُربُ الْأَقَارِبِ ». (٤٣٧)

ولذا إذا أرادت الأم أن يكون تأثيرها على ولدها أقوى من تأثير أصدقائه عليه فوجب عليها أن تكون صديقته المقرّبة، وإذا رأيتم علاقة قوية ما بين الأخوة والأخوات فاعلموا أنهم رأيتم علاقة قوية ما بين الأخوة والأخوات فاعلموا أنهم ارتقوا من رتبة الأخوة إلى رتبة الصداقة لدرجة صاركل منهما يحب لأخيه ما يحب لنفسه، وكأنهما بجسد واحد، ومثل هذا الوصف لم نجد الشريعة منحته للعلاقات البشرية ومثل هذا الوصف لم نجد الشريعة منحته للعلاقات البشرية إلا للصديق الثقة المقرّب، روي عن الإمام على عَيْدِالسَّلَامُ « الْأَصْدِقَاءُ وَعَنْهُ السَّلَامُ : « الصَّدِيقُ إنْسَانٌ هُ وَاحَدَةً فِي جُسُومٍ مُتَفَرِّقَة ». (٢٣١٤). وعنه عَيْدِالسَّلَامُ : « الصَّدِيقُ إنْسَانٌ هُ وَا أَنْتَ إِلَّا أَنَّهُ غَيْرُ رُكَ ». (٢٣٩).

هـذه العلاقـة الأخويـة التـي بلغـت درجـة الصديـق المقـرب تذكّرنـي بصاحبـة الذكـرى السـيدة معصومـة بنـت الإمـام الكاظم عَيَهُ مَا اللّهُ التـي لحقـت بأخيهـا الإمـام الرضـا عَيَهُ السَّلَامُ التـي لحقـت بأخيهـا الإمـام الرضـا عَيَهُ السَّلَامُ حينمـا حملـه المأمـون إلـى خراسـان قسـراً بحجـة تسـليمه ولايـة العهـد التـي كانـت فـي حقيقـة الأمـرمؤامـرة علـى الإمـام الرضـا وأهـل البيـت عَلَيْهِ مُالسَّلَامُ ...

هذه العلاقة القوية ما بين السيدة معصومة وأخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ السّابها أنها عاشت تحت ظل رعاية أخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ السّابها أنها عاشت تحت ظل رعاية أخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ السّابه بب وجود أبيها في سجون هارون اللارشيد، لذلك تعلّقت وارتبطت روحها بأخيها الإمام علي الرضا عَلَيْهِ السّارة ألسّارة ألله المحوراء عَلَيْهَ السّارة بعدة نين الحوراء عَلَيْهَ السّالة بعدة نواح منها: اشتراكهما في النسب العلوي والفاطمي،



وكونهما أختين لإمامين معصومين، وشدة ارتباطهما بأخويهما، فكما ارتبطت روح السيدة زينب عَلَيْهَاٱلسَّلامُ بأخيها الإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ، كذلك ارتبطت روح السيدة معصومة بأخيها الإمام الرضا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ، وكما خرجت السيدة زينب مع أخيها الإمام الحسين عَلَيْهِ السَّلَامُ لكربلاء، كذلك خرجت السيد معصومة إلى خراسان في طلب أخيها الإمام علي الرضا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ (في سنة ٢٠١ه فلما وصلت إلى (ساوة) مرضت مرضا شديدا فسالت عــن المسـافة بيـن المـكان الــذي هــي فيــه وبلــدة (قــم) التــي تضم الكثيرمن وجوه الشيعة فقيل لها المسافة عشرة فراســخ فقالــت: إحملونــي إلــى قــم فحملــت ولمــا أشــرفت علــى قــم إذ مــر بضعينتهـا راكـب فسـال لمــن هــذه الضعينــة فقيــل لـه: هـى لفاطمـة بنـت الإمام موسـى بـن جعفـروهـي وافـدة من الحجّ ازلغ رض اللقاء بأخيها أبي محمد الرضا عَلَيْهِ السَّلَامُ فأقبل ذلك الرجل إلى مجلس موسى بن خزرج الأشعري وهو من وجوه الشيعة في قم آنذاك وكان مجلسه حاشدا بالناس فقال الرجل وهو باك يا موسى لقد حل الشرف فـــى بلدكـــم ونزلـــت الخيـــرات والبـــركات بســـاحتكم فقــال: موســـى لا زلت مبشرا بخيرما الذي جرى؟ قال: ضعينة أخت الرضا عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ دخلت قَصم فلما سمع موسى بكى فرحا وقام لاستقبالها مع أصحابه فلما وافى الضعينة تناول يد القائد لناقتها فقبلها وقال: لي إليك حاجة قال وما هي قال أن تشرفني بإعطائي زمام النّاقة حتى أكون أنا القائدُ لناقة هـذه الشريفة العفيفة لدى دخولها قـم وهكـذا سـلم إليـه زمام الناقة فقادها موسى بيده حتى أنزل السيدة فاطمة فـــى بيتـــه.

وبقيت عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ في بيت موسى سبعة عشريوما معززة مكرمة ثم توفيت سلام الله عليها وحزن الناس عليها أشد الحزن وأمرموسى بتغسيلها وتكفينها فتولت النساء ذلك ثم صلى عليها موسى في حشد كبيرمن شيعة أهل البيت عليها شي قصم. قال بعضهم واختلف أهل قصم فيمن ينزلها



في قبرها فبينما هم كذلك وإذا بفارس ملثم أقبل إلى الجنازة فتولى إنزالها في القبر ثم أهال التراب عليها وعاد من حيث أتى ولا أحد يدري من هو (١٤٤٠).

(نصاري)

صار الهم عليها من البچه ويد وبعض من الوسف ظل يصفج الإيد شريفه او گاصده الخيها امن ابعيد او برض ثـم گرّبت منهـا المنيه

نعصم لقد ماتت السيدة فاطمه المعصومة غريبة ولكن شاء الله أن يكون لها قبر شامخ يقصده آلاف الناس كل يوم ولكن جدتها فاطمه الزهراء عَلَيْهَا السَّلَامُ التي ماتت بين أهلها وأصحاب أبيها وليس لها قبر ظاهر!!! يقصده الزائرون.

ولايِّ الأم ور تُدف ن سرا بضعةُ المصطفى ويُعفى ثراها بنتُ مَا أُمُّ مَا حليلةُ مَان ويلُّ لمان سانٌ ظلمَها وآذاها (أبوذية)

عكب عزها عليها الدهرينصاب فجعها او خله دمع العين ينصاب اهي بتمن او منها الضلع ينصاب او حماها امكيد ابحبال الوصيه

ماتت ولم يشهدوا ليلا جنازتَها سوى عليٍّ وعمارٍ وسلمانِ وسلمانِ وفي الصحيح رووا أنَّ النبي بها قد قال فاطمةُ روحي وجثماني (النافي الصحيح رووا أنَّ النبي بها



# 



### المناسبة

# شهادة الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّالَامُ (على رواية)

# القصيدة: للشيخ محمد حسين النجفي الكمباني

جوهرة القدس من الكنز الخفي باءت فابدت عالياتِ الأحرفِ

وقد تجلَّى من سماءِ العظمة في عالم الأسماءِ أسما كلمة فإنها الحوراءُ في النزول وفي الصعود محورُ العقول صدِّيقةٌ لا مثلُها صديقه تُفرغَ بالصدقِ عن الحقيقة هي البتولُ الطهرُ والعذراءُ كريمةُ الطهر ولا سَواءُ فإنها سيدةُ النساء ومريـمُ الكبـرى بــلا خَفـاء لهفى لها لقد أضيع قدرُها حتى توارى بالحجاب بدرُها تجرُّعت من غُصصِ الزمانِ ما جاوز الحدُّ من البيان وما أصابها من المصاب مفتاحُ بابه حديثُ الباب إِنَّ حديثُ البابِ ذو شجونِ مما جنت به يدُ الخوونِ أيهجهُ العدى على باب الهدى ومهبط الوحي ومنتدى النّدى أُتُضـرمُ النارُ بباب دارها وآيــةَ النــور علــى منارها وإنَّ كسرَ الضلع ليس يَنجبرُ إلا بصُمصام عزيز مقتدرُ إِذ رَضَّ تلك الأَضلعَ الزكّيةُ رزيةٌ لا مَثلُهاً رزيَّةُ ومن نبوع الدم من ثديَيها يُعرفُ عُظمُ ما جرى عليها وجاوز الحَدِّ بلطم الخدِّ شُّلَّت يدُ الطغيان والتعدي فاحمرَّت العينُ وعينُ المعرفهُ تَنذرفُ بالدمع على تلك الصفهُ والأثـرُ الباقـي كمثـل الدُملَـج في عضُـد الزهراعِ أقـوى الحجج والبابُ والجدارُ والدماءُ شهودُ صدُقِ ما له خفاءُ (١٤٤١)



# (فائزي)

او ظلت تنخّي يا علي دلحگ عليه ظلينحب اعليها اودمع العين سچاب هذا جزاء المصطفى خير البريه شنهو الجره للوالده او تهمل العينين (٣١٤)

كسر الضلع ما ينجبريا ناس كسره منه الكلوب اتفور والنار كبره فوك الأعتاب إشأسكطت ويلي الزهره اومن شاف أم الحسن مطروحه بالإعتاب بنتك يطاها اسكطت محسن وره الباب ويلاه يوم الشاهدوها حسن وحسين





### المحاضرة التاسعة

# احْذَرْنَ هَوَس التجميل!!

# قال الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّالَمُ:

# « زكاة الجمال العفاف ». « زكاة الجمال العفاف

### مباحث الرواية العلوية

## المبحث الأول: تفسير الرواية الشريفة

قبل أن نشرح الرواية الشريفة لابد من الوقوف على معنى السركاة والعفاف.

المفردة الأولى: (الــزكاة) ومعناها اللغوي هو النهو والزيادة، يقال: زكا الحزرع: إذا نها وزاد، وزكت النفقة: إذا بورك فيها، وقد تطلق بمعنى الطهارة، قال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا ﴾ (١٤٤٠) أي طهرها عن الأدناس، ومثله قوله تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَى ﴾ (١٤٤٠)، جاء في لسان العرب: وأقد أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَى ﴾ (١٤٤٠)، جاء في لسان العرب: (وأصل الــزكاة في اللغة: الطهارة والنماء والبركة وفي حديث الباقر أنه قال: (زكاة الأرض يُبسها، يريد طهارتها من النجاسة كالبول وأشباهه بأن يجف ويذهب أثره) (١٤٤٠). (١٤٤٠)

المضردة الثانية: (العفاف والعفة)، وهي منع النفس عن الأمور المحرّمة، أو التي لا ينبغي القيام بها.

ويعــرّف الشــهيد المطهــري (رحمــه الله) العفـاف فيقــول: إنّ العفــة حالــة نفســانية تعنــي الســيطرة علـــى القــوة الشــهوانية بواســطة العقــل والإيمــان، أو عــدم التأثــر بالقــوة الشــهوانية.

ويطلق لفظ العفيف على الشخص الذي يقاوم الميول النفسانية، ومنها الميول الجنسية، ويحفظ نفسه من الانسياق وراءها ) (١٤٤٩)



ومتعلقات العفة عديدة منها الصبرعن الشهوة عقد » (مك)، قال تعالى: الإمام على عَيَّالسَّلَامُ: « الصبرعن الشهوة عقد » (مك)، قال تعالى: ﴿ وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا حَتَّى يُغْنِيَهُمْ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ (اك)، أي الصبرعن الشهوة الشهوة التي تثير الغريزة الجنسية، والصبرعن شهوة إظهار المصرأة لمفاتنها، ومحاسنها، وجمالها المثيرللرجال الأجانب بالالتزام بالحجاب الشرعي، بيل الشريعة حتَّم حتى العجوز التي جمالها الظاهري في زوال أن تبقى متشددة بالحجاب: التبهوا إلى ذيل هذه الآية الكريمة: ﴿ وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَاء اللَّتِي لَا التبهونَ نِكَاحًا فَلَيْسَ عَلَيْ يُنْ جُنَاحٌ أَن يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَ غَيْرَ مُتَبَرِّجَاتٍ بِزِينَةٍ وَأَن يَسْتَعْفِقْنَ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (102)

والعفيفة هي التي تراعي كل أحكام العفة وبالأخص أمام الرجال الأجانب كغض النظر، وتجنب الملامسة والمفاكهة والاختلاط المحرم، والمحادثة خوفاً من الوقوع في الحرام ولو بالانجرار إليه شيئاً فشيئاً.

علماً أن المصداق الأشمل للعفة هو الورع عن كل محارم الله، روي عن المصداق الأشمال العفة هو الورع عن كل محارم الله روي عن الإمام علي عَلَيْهِ السَّلَامُ: «أَنَّ أَفضلُ العفِّةُ الورع في دين الله والعمل بطاعته» (٤٥٣)

الآن لنقف على معنى الحديث الشريف (زكاة الجمال العفاف)

إن أمير المؤمنين عَلَيْ السَّلَامُ يخبرنا بأن (زكاة الجمال العفاف)، بمعنى أن على المراة أن تزكّي جمالها بأن تكون عفيفة بالالتزام بأحكام العفة.

قد يسال أحدكم: لكن الذي نعرفه أن الزكاة تجب على الأموال؛ ولماذا؟ الأموال؛ ولماذا؟

الجواب: الزكاة غير محصورة بالأموال، يقول الإمام علي علي علي المراد المراد المراد علي علي علي علي علي علي علي المراد المر

روي عـن الإمـام الصـادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «المعـروف زكاة النعـم، والشـفاعة زكاة الجـاه، والعلـل زكاة الأبـدان، والعفـو زكاة الظفر، ومـا أديـت زكاة الجـو مأمـون السـلب » (ممع)



وعنه عَلَيْهِ السَّلَامُ: «على كل جرزء من أجزائك زكاة واجبة لله عروجل، بل على كل جرزء من أجزائك زكاة واجبة لله عروجل، بل على كل لحظة!، فزكاة العين النظر بالعبرة والغض عن الشهوات وما يضاهيها، وزكاة الأذن استماع العلم والحكمة والقرآن»(٢٥٤)

وأما لماذا الزكاة؟ فيمكن أن نعرف فلسفة الزكاة في التشريع الإسلامي من خلال المعنى الذي تم طرحه، بأن الزكاة سبباً في الزيادة والنمو والبركة، وسبباً في التطهير، وأيضاً في الحماية من السلب، وهذا الأمرمثلما ينطبق على الأموال فهو ينطبق على غيره كالجمال، للتوضيح لنقف على النقاط الآتية:

ا. إن (إيتاء زكاة المال يُطهّر نفس الإنسان من الأنانية والبخل والحرص، لشعور الإنسان بأن المال الذي يحصل عليه ملك والحرص، لشعور الإنسان بأن المال الذي يحصل عليه ملك له وحده، وتحت سيطرته وتصرفه هو فقط، وإعطاءه للزكاة تشذيب وتعديل لهذه المشاعر والأحاسيس، لذلك يقول تعالى: ﴿ خُدْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا ﴾ (١٤٥٧). (٢٥٥٨)

وهـذا الأمـرينطبق علـى زكاة الجمال، فالمـرأة التـي تشـعربأنها جميلـة قـد يأخذها الغـرور والعجب والزهـو، وعلى هـذا سـتكون أمـة لشـهواتها كشـهوة إظهار المفاتـن لا أمَـة لله تعالـى، ولقـد حذرتنا الشـريعة مـن الشـهوة، قال الإمام علـي عَيَدِالسَّلَمُ: الشـهوات سـموم قـاتلات. (٢٥٤)، والنتيجـة أنها سـتقع بالمعاصي بمخالفـة أحكام العفـة، فلذلـك إن التزامها بالعفاف هـو تطهيـرلها بإخـراج حـب الشـهوة مـن قلبها لكـون قلـب الإنسان حَرَم الله فلا يحـق لنـا أن نسكن حـرم الله غيـرالله.

وأيضاً أن العفاف يُعد كفارة لذنوبها، روي عن رسول الله : صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَاّلِهِ وَسَلَّمَ « لكل عضو من ابن آدم حظ من الزنا، فالعين زناه النظر، واللسان زناه الكلام، والأذنان زناهما السمع، واليدان زناهما البطش، والسرجلان زناهما المشي، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه » (١٤١)



آ. إن إيتاء الزكاة سبب في النمو والزيادة، وهذا ما كنّا نسمعه في زكاة الأموال لمَا لها من دور في تنمية نسمعه في زكاة الأموال لمَا لها من دور في تنمية المال والثروة كما وردعن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا آلِهِ وَسَلَّمَ: «إذا أردت أن يثري الله مالك فرَّكه» (١٢٤)، وقول الإمام محمد الباقر عَلَيْهِ السَّلَمُ: «النزكاة تزيد في الرزق» (٤١٤). (٤١٤)

وهذا الأمرينطبق على من لم تنك جمالها بالعفاف فسوف تفقد جمالها لكون المرأة التَي تلتزم بأحكام العفاف كالتزامها بالحجاب الظاهري الشرعي الخالي من التبرج والتزيّن، والمكياج، وترك تركيب الأظافر، والصبغ، وتركيب الرموش، وترك نفخ الشفاه، وارتداء الثياب الفضفاضة غير المجسمة، والتزامها بالحجاب الباطني السلوكي الخالي من الميوعة والنظرات المحرمة والملامسة، والمفاكهة، والمحادثة مع الرجال الأجانب... إلى فهذا العفاف سوف يزيد على جمالها الظاهري الجمال الباطني وها الأصل. يزيد على جمالها الظاهري الجمال الباطني وها المادق عن الإمام الصادق عليه أن إيتاء الزكاة للأمن من السلب، روي عن الإمام الصادق عليه أديت زكاته فهو مأمون السلب » (١٤٥)

فعندما نأتي إلى الأموال فالشريعة تخبرنا بأنها تُحفظ بالسركاة وتضيع بترك السركاة، روي عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ما ضاع مال في برولا بحر إلا بتضييع الزكاة، فحصنوا أموالكم بالركاة » (٢١١)

وهذا الأمرينطبق على من له تزك جمالها بالعفاف فسوف تفقد جمالها لكون الجمال الحقيقي مرهون الجمال الباطني والذي من أبرز مصاديقه العفاف.

فكثيراً ما نسرى نساءً يملكن جمالاً ظاهرياً من وجه حسن، وقوام جميل، ولكن لكونهن غير عفيفات، وبتعبير أمير المؤمنين عَيَهِ السَّلَامُ: « نسوة كاشفات عاريات، متبرجات من الدين، داخلات في الفتن، مائلات إلى الشهوات، مسرعات إلى الله خالدا» (١٤٥) فتلك إلى الله خالدا» (١٤٥) فتلك



النسوة لا يتشرف الرجل الغيور العاقل بالتواصل معها ولا يفكر في الزواج منها؛ لأنه لا يراها جميلة رغم حسن مظهرها؛ لأنها غير عفيفة.

ولذا نجد حالات عديدة لرجال انخدعوا بجمال المرأة الظاهري المتبرجة المتزينة ولكن بعد أن عاشر -الرجل منهم - زوجته واكتشف سوء خلقها، وعدم ورعها، ندم؛ لأنه تسرع ولهم يعمل بوصايا في وآل في في اختيارذات الدين التي هي صاحبة الجمال الحقيقي. روي عن رسول الله صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَعَلَالِهِ وَسَالَة : « من تزوج امرأة لا يتزوجها إلا لجمالها لم

بمعنى أن أغلب الرجال ينخدعون بالجمال الظاهري اعتقاداً منهم أنها –أيضاً – جميلة في الباطن بسلوكها وأخلاقها، ولكن هناك فرق شاسع ما بين الجمال الظاهري والباطني والذي سنوضحه في المبحث الآتي:

# المبحث الثاني: أقسام الجمال في الإسلام

إن أغلب بالنباس يعتقدون أن الجمال يتجسد بالجمال الظاهري الحسي فقط، في حين أن الجمال على قسمين: جمال ظاهري، وجمال باطني، وللتوضيح لنقف على هذين القسمين:

ا - الجمال الظاهر: وهو الجمال المرتبط بعالم الأبدان، وهذا النوع هو أكثر ما يركز عليه الناس، فهو الجمال الحسي، المتعلق بالبدن والثوب والرائدة، قال الإمام الحسن المتعلق بالبدن والثوب والرائدة، قال الإمام الحسن العسكري عَلَيْهِ السَّلَامُ: «حُسُنُ الصُّورَةِ جَمَالٌ ظَاهِرٌ». (١٩٤)

إن هـذا الجمـال الظاهـري الحسـي -الـذي تدركـه الحـواس-إمـا أن يكـون طبيعـياً بالخلقـة التـي جعلهـا الله تعالـــى للإنسـان، وأمـا أن يكـون الجمـال مصطنـعاً، أعنـي مـا يدخلـه الإنسـان علــى شـكله الجميــل مــن مُحسّــنات تزيــده جمـالاً



وذلك باستخدام أدوات تختلف من عصر إلى آخر، ومن بنية إلى أخرى، لكنها تهدف في النهاية إلى زيادة التجميل، ومن الخرى، لكنها تهدف في النهاية إلى زيادة التجميل، وهذا النوع من الجمال لم ترفضه الشريعة الإسلامية، قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللَّهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْقِ قُلْ هِي لِلَّذِينَ آمَنُوا فِي اخْيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴿ (١٠٠٤)

والأحاديث والروايات التي تتناول تفاصيل مظاهر الأناقة والزينة والجمال عديدة منها ما يتعلق بالثوب واللباس: والزينة والجمال عديدة منها ما يتعلق بالثوب واللباس: يُسروى أن الإمام الحسن بن علي عَلَيْهِ السَّلَامُ إذا قام إلى الصلاة لبس أحسن ثيابه، فقيل له: «يا ابن رسول الله، لمَ تلبس أجود ثياباك؟ فقال: إن الله جميل يحب الجمال فأتجمل لربي ». (١٧١)

ومما يزيد الجمال الظاهري تعديل الشعر، والتعطّر وتقليم الأظافر، والتعطّر والتعطّر وتقليم الأظافر، والتختم، والصبغ بالحناء والتكحل وتدهين السرأس، وهناك نصوص عديدة تحث على التنظيف والغسل، منها ما روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الْهِ وَسَلَّمَ: «اغسلوا ثيابكم، وخذوا من شعوركم، واستاكوا وتزينوا، وتنظفوا ». (١٧٥)

والشريعة الإسلامية لمّا حثتنا على التجمّا الظاهري جعلت له شروطاً وقيوداً وهو أن لا يودي التجمّا إلى إثارة الغريزة الجنسية، والشهوة، والوقوع في الفتنة والحرام، وبما أن المرأة تمتّا عنصر الجذب والإغراء (٢٧٠) لذا حرّم الإسلام على المرأة أن تكشف أمام الرجال الأجانب شعرها أو أن ترتدي الثياب الضيقة غير الساترة، وحرّم عليها أن تتبرح وتتزين بالمكياج، أو تركّب الرموش والأظافر، أو تنفخ الشفاه، أو ترتدي الأكسسوارات وغيرها.

(فالمتعــة الجنســيّة يلــزم حصرهـا فــي محيــط المنــزل وبالزوجــة الشــرعيّة، وأنْ يُتــرك المحيــط الاجتماعــيّ محيــط عمــل وإنتــاج، ومــن هنــا لا يُســمح للمــرأة حيــن خروجهـا مــن الــدار أنْ تُهيّــئ موجبــات الإثارة الجنســيّة للرجــال، كما لا يُســمح للرجــل أنْ يتصيّــد بنظراتــه النســاء. إنّ هــذا اللــون مــن الحجاب



لا يُعطِّ ل طاقات المرأة كما أنَّه يؤدّي إلى تدعيم قُدراتها على العمل الاجتماعيّ أيضاً)(٤٧٤)

٢- الجمال الباطن: رغص اهتمام الإسلام بجمال الجسد والثياب، إلا أنّه دعا إلى إعطاء الأولويّة لجمال الداخل والباطن، والباطن، معتبراً أنّ التقوى هي أجمل لباس، قال تعالى: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا يُوَارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ذَٰلِكَ خَيْرٌ وَذَٰلِكَ مِنْ آيَاتِ اللّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَّكُرُونَ ﴾ (٤٧٥)

والجمال الباطن هو الجمال المتمثل بالتقوى، والطاعة، والعقال، والعقاب، والمعرفة، والفكر، وما يصدر منها من أفعال، كأقوال وأعمال وسلوك وأخلاق وآداب، ولقد وردت نصوص عديدة تثبت ذلك، نذكر منها ما يلى:

قال الإمام علي : عَلَيْهِ السَّلَامُ « لا جمال أحسن من العقل » (٤٧١)

قال الإمام علي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: « جمال العبد الطاعة » (٤٧٧)

قال الإمام علي : عَلَيْهِ السَّلَامُ « جمال المؤمن ورعه » (٤٧٨)

قال الإمام علي عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «جمال العبد الطاعة » (٤٧٩)

قال الإمام على عَلَيْهِ ٱلسَّلَامُ: «جمال الرجل حلمه » (٤٨٠)

قال الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ: «جمال العيش القناعة » (٤٨١)

إن جمال الباطن هو الجمال الحقيقي، ولا يقاس به جمال الوجه، ولصون البشرة، ونعومة الشعروما شابه ذلك؛ وذلك لأ مور:

أولاً: أنه جمال ثابت: فما يعطى للعبد من الجمال الروحي والنور، للأعمال الصالحة كإقامته لصلاة الليل، يبقى معه في الدنيا، وعند الاحتضار، وفي البرزخ، وفي القيامة.. روي أنه سُئل الإمام زين العابدين عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ما بال المتهجدين بالليل من أحسن الناس وجها؟.. فقال: لأنهم خلوا بربهم فكساهم الله من نوره ». (١٨٤). (١٨٨٠)

بينما الجمال الظاهرعلى فرض أنه جمال حقيقي غير



فقال: يا بنيتي أما المعلقة بشعرها فإنها كانت لا تغطي شعرها من الرجال، وأما التي كانت تأكل لحم جسحها فإنها كانت تزين بدنها للناس ». (٤٨٤)

ويفت رض بالعاقلة أن تفكر، وتتعظ بمن سبقنها من النسوة اللاتي قد فُقن عليها في الجمال، والمال، والجاه، والسلطان... ولكن أين مصير ذلك الجمال، وصدق الإمام الهادى عَلَيْهِ السَّامُ حينما قال:

أين الوجوه التي كانت منعمة من دونها تُضرب الأستار والكلل فأفصح القبرعنهم حين ساءلهم تلك الوجوه عليها الصدودية تل

ثانياً: أنه جمال لا يُمّل منه: بخلاف الجمال الظاهري الذي مع مرور الأيام والتكرار، يصبح مملولاً منه، فكل نعيم دون الجنة مملول منه. (٤٨٣)

ثالثاً: أنه جمال كسبي: إن الجمال الظاهري، جمال يُرسم في عالم



الأجنه والأرحام، فمن وُلد قبيحاً لا يصبح فيما بعد جميلاً... ولكن الجمال المعنوي، أعمق وأدوم، واختياري، وهو الصفة الجاذبة.. فقد يكون الإنسان من أقبح الناس روحاً، ولكنه في ليلة من الليالي، يصبح من أجمل الناس روحاً.. وأقرب مثال على ذلك: هو الحربن يزيد، الذي كسب النعيم والخلود الأبدي ، بما اكتسبه من جمال روحي في تلك اللحظات.

إن الإنسان من الممكن في لحظات أن ينزع منه رب العالمين بشرته الروحية القاتمة القبيحة، ويستبدلها ببشرة من أجمل أنواع الجمال البشري الروحي، المرتبط بالجمال الإلهي. (٣٨٤)

الســــؤال المطــروح هـــو: مــاذا يترتــب علـــى عــدم تزكيـــة الجمــال بالعفــاف؟

يترتب عليه آثار وخيمة عديدة، ذكرنا بعضها في فلسفة السزكاة، وسنقف أيضاً على أثر آخر انتشربين النسوة في الآونة الأخيرة وهو (هوس التجميل).

## المبحث الثالث: هوس التجميل

هــوس التجميــل ظاهــرة تفشــت فــي مختلــف المجتمعــات، أدت إلـــى إقبــال كبيــرعلــى التزيّــن وتعمّــد إظهــار المــرأة لمفاتنهــا ومحاســنها أمــام الرجــال الأجانــب، بارتــداء الثيــاب الضيقــة المثيــرة وتركيــب الأظافــر، والرمــوش، ونفــخ الشــفاه، والخدّيــن، وغيرهــا.

وقب عشرات السنوات كانت (عمليات التجميل تقتصر على علاج التشوهات الخلقية أو التشوهات الناتجة عن الحوادث، ولكن في السنوات الأخيرة تعدّى ذلك إلى إجراء عمليات جراحية؛ لإبراز مفاتن المرأة كتكبير الصدر والمؤخرة، وشفط الدهون، ونحت الخصر، وأصبح الجمال في كثير من الأحيان موضة، وأصبحنا نسمع كثيراً عن موضة الشفاه الممتلئة، والعيون وأصبحنا نسمع كثيراً عن موضة الشفاه الممتلئة، والعيون



المرفوعــة، والذقــن المنحوتــة، والأنــف المرفــوع وغيرهــا، ولأنَّ الأمــر موضــة فهــو قابــل للتغيــر والتبديــل؛ أي أصبــح تغييــر الشــكل أمراً ضــرورياً لمواكبــة الموضــة، كمــا انتشـــرت أيــضاً ظاهـــرة تقليـــد الفنانيــن والفنانــات، وتغييــرملامــح الشــخص ليصبــح نســخة عــن أحــد الفنانيــن المحبوبيــن لـديــه) (م٨٤)

لقد رصد تقرير دولي عدد عمليات التجميل التي أُجريت في جميع أنحاء العالم، إذ بلغ نحو ١١,٣٦ مليون وست وثلاثون ألصف عملية خلال عام ٢٠١٩، وارتفعت إلى ٣٠ مليون عملية جراحية وغير جراحية في ١٢٠١ وهذا الرقم في تزايد مستمر.

وصارت المرأة تدفع آلاف الصدولارات؛ من أجل أن تكون جميلة ويشار إليها بالبنان، وتتمنى أن تبقى شابة، ولا تشيخ ولكن مهما صرفت على وجهها وجسدها فسُنّة الحياة بأن هذا الجسد فيه مراحل ويفنى نعم إن الإنسان يتمنى أن لا يفنى ولا يشيخ؛ لأنه مفطور على حب الخلود، ولكن لا تنسوا أن الخلود هو للروح وليس للجسد؛ لأنه ذاهب لا محاله للتراب وسيوف يتفسخ ويصير تراباً، وليذا من باب أولى أن نهتم بالخالد وليس الفانى.

# رُبّ تساؤل يَرد: متى يصبح التجميل هوساً؟

الجواب: إنَّ معظهم الناس يحبون الحصول على مظهر مثالي وشكل جميل، ولكنَّ بعضهم لا يعطي ذلك أهمية كبيرة، ولا يضعه ضمن أولوياته، في حين أن بعض النساء (لا يرغبن في مغادرة منازلهن دون مكياج، ودون تركيب أدوات الزينة بسبب عدم تقبُّلها لشكلها، أو عدم الرضى عن أجزاء محددة من جسمها، وتُظهِر الأبحاث المختصة بعلم النفس أنَّ لوضع النساء لأدوات التجميل سببين رئيسين:

التمويه: تميل النساء اللواتي يشعرن بالقلق، وعدم الثقة في مظهرهن إلى استخدام المكياج وأدوات الزينة ليبدين أكثر جمالاً وأكثر لفتاً للنظر.



آ. الإغـراء: تميـل النساء اللواتي يرغبن في أن يكن أكثر جاذبية على نحو ملحوظ إلـى استخدام المكياج والتزيّن ليكن أكثر ثقـة واجتماعية وحضوراً.

هـذا النـوع مـن النسـاء يعتقـدن أنّهـن إذا أظهـرن وجههـن الطبيعـي دون مكيـاج فلـن يتمكـن مـن تحقيـق أيّ مـن هذيـن الأمريـن، وسـيُعامَل معاملـة مختلفـة (٢٨١) إلــ أن يتحـول هـذا السـلوك عنـد بعضهـن إلــ مـا يشـبه الإدمـان، وتصبح الحاجـة إلــ التجميـل وإجـراء عمليـات التجميـل حاجـة دائمـة؛ فهـن يشـعرن طـوال الوقـت بـأن أشـكالهن تحتـاج إلــ تعديـل وتحسـين، وبـدلاً مـن أن توصلهـن العمليـات إلــ حالـة مـن الرضى وتقبيـل للشـكل يـزداد توترهـن وقلقهـن، ويطمحـن دائـماً للوصـول إلــ المثاليـة الموجـودة فقـط فـي خيالهـن، وهنـا يمكننـا القـول إنّهـن وصلـن إلــ حالـة مـن هـوس التجميـل.

إذاً يبحداً هذا الإدمان بسبب فقدان الشعور بالثقة والمنظور غير الصحيح عن مفهوم الجمال، ويرتبط هوس إجراء عمليات التجميل حسب علىم النفس باضطراب تشوّه الجسد، وهو اضطراب يُسبب إحساساً داخلياً للشخص بأنَّه قبيح وغير جميل، فيصبح عاجزاً عن رؤية أي شيء إلا عيوبه، حتى إنَّه في بعض الأحيان يتخيَّل عيوباً لا وجود لها، وهذا ما يدفعه لإجراء عمليات التجميل، لإصلاح وترميم ما يراه من عيوب. والمشكلة الكبرى أنَّ العمليات لا تحل المشكلة، بل تزيد الوضع سوءاً؛ وذلك لأنَّه كلما أجرى عملية رغب في المزيد.

بالإضافة إلى (الشعور بالألم المُصاحب لعمليّات الحقن، أو الدي يتبع الجراحة والذي قد يستمر لعدة أسابيع، وقد تأتي النتائج محبطة ومخيّبة للتوقعات ولا تلبي تصور المريض، بالإضافة لظهور بعض الندبات أو عدم اختفاء آثار الجراحة تماماً، كما قد يتفاقم الأمر فتُسبّب الجراحة بعض التشوهات المؤقتة أو الدائمة.



وبعض العمليّات التجميلية مثل حقن البوتوكس والفيلسر وغيرها، تحتاج لتكرارها مرة أخرى على مدة للحصول على النتائج المرجوة، وأشارت الدراسات الحديثة أن بعض الأشخاص قد عانوا من نوبات من الاكتئاب والغضب بعد إجرائهم عمليات التجميل، الأمراك الذي يحتاج لاستشارة نفسية) (٨٨٤)

# المبحث الرابع: أحكام الجمال المُصنّع

إن هـوس التجميــل لا يقتصــرعلــى هــوس إجــراء العمليــات الجراحيــة، بــل هــو يشــمل كل مــا يتعلــق بالتجميــل كهــوس المكيــاج والتزيــن وغيرهــا... وقــد يعتقــد بعضهــم بــأن كل امــرأة تحــب وتحــرص علــى التجمّــل فهــي مصابــه بهــوس التجميــل!! كلا، فهنــاك تجمّــل مصنّـع ممــدوح لا يُعــد مــرضاً حثــت عليــه الشــريعة كتجمّــل الزوجــة لزوجهـا، روي عــن الرســول صَاَنَتَهُ عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالَمُ أَنْ عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالَمُ أَنْ عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالَمُ الْمَارِة علـــن الرســول صَاَنَتُهُ عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالَمُ اللهِ عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالُمُ اللهِ وَسَالُمُ اللهِ وَسَالُمُ اللهُ وَسَالَة عَلَيْهِ وَعَانَ الْهِ وَسَالُمُ اللهُ عَلَيْهِ وَعَانَ اللهِ وَسَالُهُ اللهُ وَسَالُهُ اللهُ وَسَالُهُ اللهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ وَعَانَ اللهُ عَلَيْهُ وَعَانَ اللهُ وَسَالُهُ اللهُ وَسَالُهُ اللهُ عَلَيْهُ وَعَانَ الْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَعَنْ الْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَالْمَالُولُهُ وَالْمَالُولُهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَا

وفي قِبال ذلك هناك تجمّل مُصنّع مذموم حرّمته الشريعة فيما لَي قَبال نعالي: ﴿ وَلَا فَيما لَو كَشَفْته المراة أمام الرجال الأجانب، قال تعالى: ﴿ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُومِنَّ وَلَا يُبُدِينَ زِينَتَهُنَّ.. ﴾ (٢٩٠)

ومصاديق الجمال المُصنّع عديدة، وهي كالآتي:

ا. الأكسسوارات كالقلادة، والخلاخيل، والخزامية التي توضع في الأنيف، أو الثيباب المزيّنة، أو غطاء السرأس المزيّن، أو الحقيبة، أو الحيناب المزيّنة، أو غطاج سواءً أكان خفيفاً أو كثيفاً.
 الحذاء وغيرها، ومن الزينة المكياج سواءً أكان خفيفاً أو كثيفاً.
 الحكم الشرعي: لا إشكال في استخدامها بحد ذاتها، ولكن يحرم الظهور بها أمام الرجال الأجانب؛ لأنها تعدّمن الزينة عرفاً.

اً. هناك بعض العمليات غير الجراحية التي يتم فيها استخدام مواد في الشفه أو تلوينها، أو



تركيب الرموش الاصطناعية، أو وضع العدسات اللاصقة، أو عمل الوشم (التاتو) على اليدين، أو وضع الحنّاء على اليدين، أو صبغ وتركيب الأظافر.

وهــذه تحتــاج إلــى تفصيــل ســنجيب عليهــا وفــق فتــاوى ســماحة الســيد السيســتانى دام ظلــه، وهــى كالآتــى:

○ حكم نفخ الشفاه أو تلوينها: ورد إلــــى مكتـــب ســــماحة الســـيد الســـيد الســـيد الســـيد الســـيد الســـيد ويفخهـــا؟

الجواب: إذا عُدّت زينة يجب إخفاؤها عن الرجل الأجنبي. (١٩٤١) والعرف الحالى يحكم بأنها زينة.

○ حكم ارتداء العدسات: تارة ارتداء العدسات لا يعد زينة كما ليو كانت عدسات طبية تستعمل لتحسين النظربدلاً من النظارات، ولكن إذا عدّت زينة لها لم يجز، كما لوكانت تغيّر لون العين لتبدو أجمل فتلفت النظر. (١٩٤٠)

○حكم الوشم (التاتو) على الحاجبين: اذكر إليكم السؤال الوارد إلى مكتب سماحة السيد السيستاني (دام ظله)، وهو كالآتي:

### هل يجوز الوشم للنساء إذا كان للزينة وهل يضر بالوضوء؟

الجواب: يجوز ذلك في حدّ نفسه، ولكن لا يجوز إظهاره أمام الأجانب إذا كان من الزينة، وإذا كان الطلاء فو الجلد وكان حاجباً يمنع من وصول الماء للبشرة في الوضوء فيجب إزالته عند الوضوء، وإن كان يتعدّر ذلك ففي جواز الطلاء به إشكال. (٢٩٤) مع الأسف نجد بعض النساء لا تسأل عن الحكم إلا بعد أن تعمل الوشم، وتطلب منها الواشمة أن لا تغسل حاجبيها

أن تعمل الوشم، وتطلب منها الواشمة أن لا تغسل حاجبيها بالماء لبضعة أين المنها منها منها المساء لبضعة أيام، فتتذكر أن عليها صلاة ويستلزم منها الوضوء، وتطلب حلًا... والجواب الذي يذكره الفقهاء بأنه إذا كان الصلاء فوق الجلد وكان حاجباً يمنع من وصول الماء للبشرة فضي الوضوء فيجب إزالته عند الوضوء، وإذا تعذر إزالته ففي



جــواز الــطلاء بــه إشــكال، أي الأحــوط وجــوباً تــرك الوشــم-كما ذكرنــا-، فالــصلاة لهــا الأولويــة فــي كل شــيء، فهدفنــا مــن الحياة هــو عبــادة الله عــزوجــل، لا عبــادة الهــوى والشــهوات.

لــذا الأفضــل لمــن تريــد عمــل الوشــم أن تســتثمر أيــام حيضهــا؛ لأنــه لا صلاة عليهـا، ولكــن لا تنســوا إذا فعلــت ذلــك فلا يجــوز لهــا إظهــاره أمــام الرجــال الأجانــب، بــل يمكنهــا أن تحجبهمــا بإنــزال حجــاب الــرأس عليهمــا أو ترتــدى البوشــيّـة.

وعلى فرض أنها وشمت وتريد أن تتطهر لتصلي، فإذا أرادت غسل الرأس أو الوجه وكان الماء يضر بالجرح المكشوف الناتج من الوشم فالحكم هو ترك غُسل الجرح ولكن تغسل ما حول الجرح، وإذا اتّفق أن الجرح المكشوف يتضرّر بغسل ما حوله فإنّه يتعيّن التيمّم في مثل ذلك. (٣٩٤)

# ○ حكم تركيب الرموش الاصطناعية، وإليكم السؤال التطبيقي الآتي:

الســـؤال: بعــض النســاء يضعــن رمــوش تركيــب بيــن الرمــوش الطبيعيــة بشــكل حبــات متفرقــة علـــى رمــوش العيــن وتكــون مركبــة علـــى العينيــن لمــدة أســبوع تقريــباً. مــا حكــم وضـع الرمــوش مــن حيــث الوضــوء والــصلاة؟

الجواب وفق رأي سماحة السيد السيستاني (دام ظله): نعم يضر ذلك على الأحوط، يضر ذلك على الأحوط، ما لحم يكن هناك عدر شرعي كدفع حرج شديد مثلاً، ولوعدت زينة وجب سترها على الأحوط (٤٩٥)

وأيضاً يضربالغسل والوضوع حتى لوركبت الرموش على مصوش العين، ومعلوم أن تركيب الرموش لمجرد زيادة الجمال لا يُعد عذراً شرعياً، لذا لا يجوز لها تركيبها إلا إذا أخفتها عند الوضوء.

○ حكم تركيب الأظافر أو صبغها، وإليكم بعض الأسئلة التطبيقية وفي وأي سماحة السيد السيستاني (دام ظله):

الســــؤال (۱): مـــا حكـــم لصـــق الأظافـــر الصناعيـــة لتطويـــل الأظافـــر الطبيعيـــة مـــن ناحيـــة الوضـــوء؟



الجواب: لا يصح الوضوء معها؛ لأنها تمنع من وصول الماء إلى موضع اللصق. (٢٩٤)

الســــؤال (۲): هـــل يمنــع صبــغ الأظافــرمــن وصـــول المـــاء إلـــى البشـــرة فـــي الوضـــوء والغســـل؟

الجواب: نعم يمنع وتجب إزالته. (٤٩٧)

رُبَّ تساؤل يرد: ما هي الأَثار المترتبة على صبغ أو تركيب الأَظافر، أو تركيب الرموش؟

الجواب: إن وضع الصبغ أو تركيب الأظاف الصناعية على الجواب: إن وضع الصبغ أو تركيب الأظاف العين ولو بمقدار أظاف العين ولو بمقدار رأس الإبرة سيترتب عليه آثار وخيمة عديدة نذكرمنها ما يلي.

أولاً: إذا تـــم إظهارهـا للرجـال الأجانـب تكــون قــد ارتكبـت معصيـة؛ لأن إذا سـالنا العـرف سـيعدّها مــن الزينـة.

ثانياً: إذا حجبت -ولو بمقدار رأس الإبرة - عن من وجب عليها غسله، ثم أحدثت -بالحدث الأصغر أو الأكبر - ومن ثلاث عليها غسله، ثم أحدثت -بالحدث الأصغر أو الأكبر ومن ثلم تطهرت فالوضوء والغسل باطل ، ومعلوم أن الصبغ والأظافر والرموش تعد مواد حاجبة ، ويترتب على ذلك ما يلبى:

ا. بطلان الصلاة، ويستلزم إعادة التطهير بعد إزالة الحاجب وقضاء الصلاة، ومعلوم أن التاركة للصلاة، أو مسن صلّت بدون وضوء -لكون الوضوء باطل فسوف تعاقب، روي عن الصادق عَلَيَّ السَّلَمُ: «أن رجلًا. وضع في قبره، فقالوا له: تضرب مائة سوط من عذاب الله قال: لا طاقة لي بها، فخف وا ذلك وخفضوا عدد السياط إلى أن بلغوا سوطاً واحداً، فالسوا لا مفرّ منه ولا مهرب من ذلك، فقال: بأي سبب أضرب؟ قالوا: لأنك صلّيت يوماً بلا وضوء ومررت بضعيف أضرب؟ قالوا: لأنك صلّيت يوماً بلا وضوء ومررت بضعيف وما أعنته، ثم ضربوه سوطاً من سياط عذاب الله، فامتلأ قسره بالنار ». (١٩٤٥)



# اً. حرمة لمس آيات القرآن الكريم؛ لأن﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ﴾ (٤٩٩)

٣. حرمــــة دخــول المســاجد وأضرحـــة المعصوميـــن عَلَيْهِمُالسَّلَامُ، فيما إذا كانــت قبـل ذلــك محدثــة بالحــدث الأكبــركالحيــض والجنابــة والنفـاس، واغتســلت رغــم وجــود الحاجــب، فغســلها باطــل.

٤. بــطلان الحــج والعمــرة؛ بســب عــدم تحصيــل الطهــارة
 المشــروطة فـــ الطــواف وركعتــ الطــواف.

○ أحكام عمليات التجميل: إن الحك الأولي لإجراء عمليات التجميل هـ و الجواز، ولك ن لـ و ترتب على إجرائها الوقوع في الحرام ف تُحْرُم بالعنوان الثانوي، كما لـ و كان الطبيب السني يجري العملية رجلًا أجنبياً إذا كان مستلزماً للمس أو النظر المحرمين. ولكن يستثنى من حرمة إجراء الطبيب الأجنبي العملية ولكن يستثنى من حرمة إجراء الطبيب الأجنبي العملية للمرأة بعض الحالات، منها حالات الضرورة، ومع الأسف بعض النساء لما تقرأ فتوى التجميل والاستثناءات تعد إجراء عملية تجميلية لها ضرورة لابحد منها؛ لأنها تريد أن إجراء عملية تجميلية لها ضرورة لابحد منها؛ لأنها تريد أن عموارده فيما لـ وكانت مشوهة بعوق ولادي، أو أصيبت بحادث عرضها لحالات الحروق، أو الكسور، أو حالات الاصطدام بالسيارات، عرضها لدفع الألم الشديد او محاولة رفع التشوه.

والاستثناء الآخرهو الوقوع في الحرج الشديد الذي لا يُتحمّل عادة، مثال ذلك: زوجة سمينة لم تتمكن من إنزال وزنها بالطرق الأخرى، وترتب على زيادة وزنها إعراض زوجها عنها وهجرها في الفراش، وصارت الزوجة كالمعلّقة فإذا وقعت بشدة وضيق لا تتحملها، وكان الطبيب الرجل أرفق بعلاجها من المرأة جاز له النظر أو اللمس بالمقدار الذي يتوقف عليه معالجتها.

وإليكم بعض الأسئلة التطبيقية المتعلقة بالمقام:



# الســــؤال (۱): مـــا رأي ســـماحتكم فـــي إجـــراء عمليـــة شـــفط الدهـــون الزائـــدة لأنثـــى علـــى يـــد جـــراح رجـــل؟

الجـواب: إذا كان السـمن موجـباً للوقـوع فـي المـرض الشـديد، أو الحـرج الشـديد الـذي لا يتحمـل عـادة، جـاز للمـرأة أن تراجعـه، أمـا لـو كان لمجـرد الأناقـة والجمـال، أو لـم تكـن فـي حـرج شـديد فلا يجـوز لهـا أن تراجـع الرجـل لإجـراء العمليـة بـل تراجـع الدكتـورة الجرّاحـة. (-۵۰)

السوال (۱): لقد أجاز سماحة السيد عملية تجميل الأنف مع عدم اللمس و النظر المحرمين، هل يعني أنه لا يمكن للطبيب الرجل إجراؤها، إلا المرأة مع العلم أنه لا يوجد إلا الطبيب الرجل إجراؤها، إلا المرأة مع العلم أن وجد فلا يمكن أن القليل من الطبيبات في هذا المجال وإن وجد فلا يمكن أن يكون الجميع نساء في صالة العمليات فهناك طبيب التخدير والممرض فهل يجوز في هذه الحالة إجراء العملية مع العلم أن العملية في الأنف و الطبيب يرتدي القفازات فهل تتفضلون بتوضيح المسالة؟

الجواب: إذا توقف إجراء العملية علي ممارسة الطبيب الرجل ولح ينفك عن لمس أو نظر محرم، لم تجزالعملية إلا إذا كان هناك ضرورة إلى العملية لدفع تشويه مثلًا. (١٠٠)

# المبحث الخامس: علاج هوس التجميل

### باختصار ننصح باتباع النقاط الآتية:

ا. مـــن ناحيـــة نفســـية يقـــول المتخصصــون فـــي علـــم النفــس بــأن المــرأة التـــي لديهــا هـــوس التجميـــل يفتــرض عليهــا (بــدلا مـــن التوجُّــه إلــــ طبيـــب التجميـــل لإجــراء عمليـــة، لابـــد مـــن التوجُّــه إلــــ عيــادة الطـــب النفســـي، والخضــوع للــعلاج المعرفـــي الســـلوكـي المناســـب.

ولكن مع الأسف أغلب أطباء التجميل لا يصارحون المرضي





بمرضهم، لأن ذلك يتعارض مع مصلحتهم، ويُعتمَد في هذا النوع من العلاج على الكلام مع المريض من خلال جلسات معالجة نفسية عدة، تساعد على تعديل سلوك الفرد وطريقة تفكيره وتصرفاته، كما تساعد على معرفة الأسباب الكامنة وراء هذا الإدمان؛ وهذا يسهِّل العلاج ويجعله أكثر فاعلية، كما أنَّ هذه الجلسات تساعد المريض على مواجهة مشاعر القلق والتوتر، التي تصيبه بسبب شكله إذا ما تعرَّض لموقف ما) (١٠٥)

آ. مــن ناحيــة عقلانيــة عليهــا أن تبحــث وتقــرأ عــن الآثــار الوخيمــة المترتبــة علــى هــوس التجميــل، وأن تفكــربكرامتهــا، بأنهــا ليســت أمــة وجاريــة للرجــال الأجانــب تســعى لتلبيــة رغبتهــم فــي النظــر الســة وجاريــة للرجــال الأجانــب تســعى لتلبيــة رغبتهــم فــي النظــر الــــة عــزل. الــــة إيمانيـــة عليهـــا أن تكــون أكثــرثقــة بنفســها الــــة المــن خلال الثقــة الله، وأن تثقــف نفســها بالثقافــة الإسلاميــة لا الجاهليــة التـــي أمرنــا الله، وأن تثقــف نفســها بالثقافــة الإسلاميــة لا الجاهليــة التـــي أمرنــا الله بتركهــا قــائلاً ﴿ وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجُ الجُاهِلِيَةِ الْأُولَى ﴾ ولتعلــم أن الله الخالــق يخبرنــا بــأن قيمــة المــرأة ليســت بإظهار أنوثتهــا أمــام الرجــال الأجانــب، بــل قيمتهــا بتقواهــا وورعهــا، قــال أنوثتهــا أمــام الرجـال الأجانــب، بــل قيمتهــا بتقواهــا وورعهــا، قــال تعالــي ﴿ إِنَّ أَكُرُمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ فــالله لــم يقــل (أن أكرمكــم عند الله أجملكـــم). فلــذا وجــب علــي المــرأة أن تربــي نفســها تربيــة إيمانيــة فهــو الحــل الأمثــل.

أن تقتدي بالنسوة الصالحات العفيفات، وعلى رأسهن سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين فاطمة الزهراء عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ التي صدرت منها مواقف عديدة تدل على عظم عفتها رغم قصر عمرها الشريف، ونستلهم منها دروساً نفتخر بها.

ومن أصعب هذه الموقف هو حادثة الهجوم على دار الزهراء عَلَيْهَالْسَلَامُ من قبل الأول والثاني واتباعهم الظالمين، فرغم أنهم علموا أن فاطمة عَلَيْهَالْسَلَامُ في الدار لكنهم تعمدوا الهجوم بلا استئذان فما كان منها إلا أن لاذت وراء الباب رعاية للستر والحجاب، مع إننا لا نقول أنها كانت من دون خمار-حجاب- بل السيدة الزهراء عَلَيْهَالْسَلَامُ لم ترضَ أن يرى أحد وجهها وخيالها رغم أنها تعلم أنه سيترتب



على الاستتارخلف الباب كسرضلعها وإسقاط جنينها وضربها، ولكنها تحمّلت كي لا يرى الظالمون وجهها الشريف.

حيث تذكر كتب الحديث والسيرة والتاريخ بأن (عمر أمر بجعل الحطب حوالي البيت وانطلق هو بنار وأخذ يصيح: أحرقوا دارها بمن فيها. فنادت فاطمة عَلَيْهَا السَّلامُ بأعلى صوتها: «يا أبت يا رسول الله! ماذا لقينا بعدك من ابن الخطاب وابن أبي قحافة «. فلما سمع القوم صوتها وبكاءها انصرفوا باكين، وبقي عمر ومعه قوم، ودعا بالنار وأضرمها في الباب، فأخذت النار في خشب الباب، ودخل الدخان البيت، فدخل قنفذ يده يروم فتح الباب. فأخذت فاطمة عَلَيْهَا السَّلامُ بعضادتي الباب تمنعهم من فتحه، وقالت: «ناشدتكم الله وبأبي رسول الله صَاَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَالَمُ أن تكفوا عنا وتنصرفوا «.

فأخذ عمر السوط من قنفذ وضرب به عضدها، فالتوى السوط على يديها حتى صار كالدملج الأسود. فضرب عمر الباب برجله فكسره، وفاطمة عَيَهَا السَّلَامُ قد الصقت أحشاءها بالباب تترسه، فركل الباب برجله وعصرها بين الباب والحائط عصرة شديدة قاسية حتى كادت روحها أن تخرج من شدة العصرة، ونبت المسمار في صدرها ونبع الدم من صدرها وثدييها، فسقطت لوجهها – والنار تسعر –، فصرخت صرخة جعلت أعلى المدينة أسفلها، وصاحت: «يا أبتاه! يا رسول الله! فصرخت عرخة جعلت أبالى المدينة أسفلها، وصاحت: «يا أبتاه! يا رسول الله! مكذا يصنع بحبيبتك وابنتك.. آه يا فضة! إليك فخذيني فقد والله قتل ما في أحشائي «، ثم استندت إلى الجدار وهي تمخض، وكانت حاملة بالمحسن لستة أشهر فأسقطته، فدخل عمر وصفق على خدها صفقة من ظاهر الخمار، فانقطع قرطها وتناثرت إلى الأرض. (٥٠٥)

وصدق الشاعر(٥٠١) حينما قال:

قال سليم قلت يا سلمان فَقَال الله فَقَال الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله وعلى الله الله والم الباب فم ذراً وها عصروها عصره نادت أيا فضة أسنديني

هل دخلوا ولم يكُ استئذانُ وما على الزهراع من خمرار من خمراري من خمراي ما رعاية للستر والحجاب كادت بنفسي أن تموت حسره فقد وربي أسقَطُ وا جَنِيني



ساعد الله قلب العقياة حينما رأت أمها بهذا المنظر، وكأن لسان حالها عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ

الله وياج يامن كون اموت اوياج وشتدرين زينب لو حده الجاز ارفعي اجفوف اديج ادعيلي اترجاج بس غمضتي عينج بده الحيل ايموت جرحج بيش اهوده من يجن اليل مريني بحلم كل لحضه الجطبع بلتفكد امها اتعيش بس اهموم

يمه وراح اضل كل عمري مختنكه الحزن يلجم اجروحي ويبكه يستنكه تكبر دمعتي شما تثكل الفركه بيست وروحي احس اهوده ابيش جرحج لو نزف ملكه خبر فكدج ابد يلزهره ما اصدكه تتنفس دمع وبروح محتركه





# 

ثورهٔ المختار بن أبي عبيدهٔ الثقفي في الكوفة في الكوفة



### المناسبة

# ثورة المختار بن أبي عبيدة الثقفي في الكوفة

# قصيدة للشاعر أبو رضا السماوي

وتـــظل خفّاگه بسم حسین رایات يـصیح الــثار ثــار حــســین ما مات

يــظل صــوت التحدي وصوت الاحرار ويــظل كــل حــرغـيورابعزم واصرار

\*\*\*\*\*\*

خذه المختار ثاره ونال التمراد تخيّل مهروم سرّج بالامتجاد لا يتم كل جرح ملچوم ما هاد شتمس البستمه ضوّت على السجاد صدع صوت الحقيقة الخورس أصوات

إخذ عبره ومثل من ثار الطفوف كتب تاريخ نور امطرز الحروف لـعد جرح الهواشم من غده ايروف الفرح وسط الفواطم أصبح ايطوف انهدم عرش الطغاة وصرح الاشرار

يحوي اثــمـــارمن درب الكرامات يصيــح الثار ثار حســين مــا مات تــحزّم بالـــعزيمة وهب على اعداه ولعد اصل النــجـــاة الــراي ودّاه طاهر والصدق يسري اويه مســـراه وماله بدم رگبته البــطــــل زكّــاه

حي الله اليسسير ابسچة الثار ويظل كل حر غيور ابعزم واصرار بصوت الصعقل چان الحگ يناديه بظام الدرب چان الصنور حاديم مثل طبع السسدر أوله وتاليه تدرّع بالشهادة ابوجه اعاديسه

\*\*\*\*\*

لا بيه طمع لا دوّر ملذات عكد نيته اويه ربه وانكر الذات يصيح الثارثارحسين مامات (٥٠٥)

عشگ بیت النبوة عشگ ما صار رکب مرکب یعرفه ایولّد اخار ویظل کل حر غیور ابعزم واصرار





### المحاضرة العاشرة

# الخيانة الزوجية في المنظور الإسلامي

# قال أمير المؤمنين علي عَلَيْهِ السَّلَامُ:

«إِيَّاكَ وَ الْخِيَانَةَ فَإِنَّهَا شَرُّ مَعْصِيَة، وَإِنَّ الْخَائِنَ لَمُعَذَّبٌ بِالنَّارِ عَلَى خِيَانَتِهُ» (٥٠٩)

الخيانة هذه الكلمة التي نشعر بثقلها على القلب وألمها بمجرّد سماعها، وينتابنا شعور بالخوف منها؛ وذلك لأنَّها إحدى المواقف الأشد إيلاماً للإنسان، التي لا يتمنى أحد منا أن يتعرّض إليها، فما هي الخيانة؟ وما هي أنواعها؟ وحدودها وآثارها؟، هذا ما سوف نتطرق إليه في هذه المحاضرة.



# المبحث الأول: مفهوم الخيانة وأنواعها

الخيانـــة بمعناهـــا العـــام هـــي نقــض مـــا أبـــرم مـــن الحـــق فـــي عهـــد أو أمانـــة. (۱۰۱۰)

فالخائــن هــو شــخص أنانــي وانتهـازي ويتصــرَّف وفــق مصلحتــه، دون أيَّــة مراعــاة لأحــكام الله تعالـــى ولا لمشــاعر الآخــر أو التــردد قبــل إيذائــه نفســياً.

للخيانة أنواع وأشكال عدة، مثل خيانة الصداقة، وخيانة العمل، وخيانة الأهل، وخيانة الأهل، وخيانة الأسف باتت في وخيانة الوطن، والخيانة العاطفية.. وهناك الخيانة الزوجية التي للأسف باتت في الآونة الأخيرة أكثر أنواع الخيانة انتشاراً؛ وهي من أخطر أنواع الخيانة؛ وذلك لأنَّها تُهدِّد الأسرة وتُفكِّكها ويكون الأبناء هم ضحاياها. (١١٥)





ونريد في هذه المحاضرة أن نقف على الخيانة في إطار العلاقة الزوجية، هذه العلاقة التي اعتبرها الدستور الإلهي ميثاقاً غليظاً ها العلاقة التي اعتبرها الدستور الإلهي ميثاقاً غليظاً ها إذا الأله العلاقة الله الميثاق الغليظاً العالمة التي القيل الله التي عقد النواج، اللميثاق الغليظاً الكه سبحانه للعلاقة مما يوحي بالأهمية الكبرى التي يوليها الله سبحانه للعلاقة الزوجية بما لا يوليه لأية علاقة أخرى؛ لأن أية علاقة إنسانية في الموارد الأخرى، تختص بجانب من جوانب الحياة الخاصة للطرفين، بينما تمثل علاقة النواج اندماجاً روحياً وجسمياً في كل المدى الزمني النذي تلتصق حياتهما فيه ببعضها) والخطورة، فينبغي أن يُلحظ في تأسيسها توفر أكبر قدر ممكن من مقومات الاندماج والانسجام، وأن لا تشوبها عوامل ممكن من مقومات الاندماج والانسجام، وأن لا تشوبها عوامل تسبب التنافر والتناقض ومن أبرزها الخيانة الزوجية.

فالشريعة الإسلامية حرّمت الخيانة الزوجية وأمرت بأن يحفظ أحدهما للآخر، قال تعالى، ﴿ فَالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتُ حَافِظَاتُ لِّلْغَيْبِ بِمَا حَفظَ اللَّهُ ﴾ (١٥٥)

فهنا وصنف الله تعالى ﴿ فَالصَّالِحَاتُ ﴾ -أي غير المنحرف ات بعدة أوصاف يفسرها لنا المفسرون ومنهم صاحب كتاب الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل بأن الصالحات ﴿ قَائِتَاتُ ﴾ أي الخاضعات تجاه الوظائف العائلية ﴿ حَافِظَاتٌ للّغَيْبِ ﴾ اللاتي يحفظ نحقوق الأزواج وشوونهم لا في حضورهم فحسب، بل يحفظنهم في غيبتهم، يعني أنهن لا يرتكبن أية خيانة سواءً في مجال المال، أو في المجال الجنسي، أو في مجال حفظ مكانة النزوج وشائه الاجتماعي، وأسرار العائلة في غيبته، ويقمن بمسؤولياتهن تجاه الحقوق التي فرضها الله عليهن والتي عبرعنها في الآية بقوله: بما حفظ الله خيرقيام، ومن الطبيعي أن يكون الرجال مكلفين باحترام أمثال هذه ومن الطبيعي أن يكون الرجال مكلفين باحترام أمثال هذه النسوة، وحفظ حقوقهن، وعدم إضاعتها.

وحينما نستقرئ النصوص الروائية نجدها أيضاً تؤكد بأن من



أبرزصفات المؤمنة الصالحة أنها تحفظ زوجها في غيابه، -أى لا تخونه-، ونذكرمنها الروايات الآتية:

و قال النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَمَ: « ما استفاد امرةُ مسلم فائدة بعد الإسلام أفضل من زوجة مسلمة تسره إذا نظر إليها وتطيعه إذا أمرها وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها وماله».

قال رسول الله صَالَاتَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ الْهِ وَسَالَمُ: قال الله عزوجان: «إذا أردت أن أجمع للمسلم خير الدنيا والآخرة جعلت له قلباً خاشعاً ولساناً ذاكراً وجسداً على البلاء صابراً وزوجة مؤمنة تسره إذا نظر إليها وتحفظه إذا غاب عنها في نفسها و ماله». (۱۵۱۷)

وعــن الإمــام الرضـا عَلَيْهِ السَّلَامُ: « مــا أفــاد عبــد فائــدة خيــراً مــن زوجــة صالحــة، إذا رآهـا ســرّته، وإذا غــاب عنهـا حفظتــه فــي نفســها ومالــه ». (١٥١٥)

# المبحث الثاني: مفهوم الخيانة الزوجية وفق المنظور الإسلامي

لــوساًلنا الناس عــن مفهــوم الخيانــة الزوجيــة، ســنجد أن أغلبهــم يذهــب بــأن خيانــة الــزوج لزوجتــه هــي العلاقــة المنعقــدة بيــن الــزوج وامــرأة أخــرى غيــر زوجتــه المُعُلــن عنها، بغــض النظــر عن كــون العلاقــة شــرعية أو غيــر شــرعية، بمعنى لــو علمــت الزوجــة بــأن زوجهــا قــد زنــى أو تــزوج ســراً نســبت إليــه الخيانــة وقالــت (زوجــي خاننــي)، بــل بعضهــن تعــده خائناً إليــه الخيانــة وقالــت (زوجــي خاننــي)، بــل بعضهــن تعــده خائناً ليــم لــو أراد أن يتــزوج مــن أخــرى علــناً، بينمــا خيانــة المــرأة لزوجهــا هـــى العلاقــة المنعقــدة بيــن الزوجة ورجــل غيــر زوجها.

هـــذا هـــو المعنـــى الشــائع الـــذي فهمــه أغلــب النــاس وبالأخــص فــي هــذا الزمــن حيــث صــاروا يــرون المعــروف منكراً والمنكــر معــروفاً بعــد أن غســلت أدمغتهــم وســائل الإعلام مــن



خلال المسلسلات والأفلام والإنترنت ومواقع التواصل الاجتماعي. والمفهوم الذي ذكرناه عن الخيانة الزوجية جزء كبير منه غير صحيح يتعارض مع أحكام الله تعالى، فنحن كمسلمين يجب أن تكون ثقافتنا إسلامية، بأن تكون كل مفاهيمنا ومبادئنا وقيمنا وأحكامنا وفق المنظور الإسلامي لا الجاهلى.

فلذا وجب استبدال الثقافة الجاهلية بالثقافة الإسلامية، بعرض أفكارنا وأحكامنا على الإسلام، فما وافقه فهو الحق السني وجب علينا الأخذبه، وما خالفه فهو الباطل الذي وجب علينا تركه، فقد روي عن أمير المؤمنين على عَلَيْهِ السَّلَامُ وجب علينا تركه، فقد روي عن أمير المؤمنين على عَلَيْهِ السَّلَامُ وجب علينا تركه، فقد روي عن أمير المؤمنية، فمن أخطأ وحكم الداهلية، فمن أخطأ حكم الله حَكم الباهلية، فمن أخطأ حكم الله حَكم الجاهلية ». (١٥٩)

الســــؤال المطـــروح: مــا هـــو مفهـــوم الخيانـــة الزوجيــة فـــي المنظـــور الإسلامـــي؟

الجـواب: إن الخيانـة الزوجيـة فـي المنظـور الإسلامـي يمكـن تقسـيمها إلـى قسـمين وهمـا:

# أولاً: خيانة الزوجة لزوجها

فتارة يراد من الخيانة الزوجية المعنى الأعم وتشمل مصادرة الزوجة لحق من حقوق زوجها المفروضة عليها، فمثلاً الزوجة تُعدّ خائنة فيما لولىم تمكّن نفسها فمثلاً الزوجة أو سرف، أو خرجت بدون إذنه، أو صرفت من أمواله بدون إذنه، أو لم تحافظ على عفتها وشرفها، أو أمواله بدون إذنه، أو لم تحافظ على عفتها وشرفها، أو أفشت أسرار زوجها، أو انتقصت منه بدون عندر شرعي. فعمل الإنسان هو أمانة، روي عن أمير المؤمنين عَلَيْوالسَّلَامُ فعمل الأنسعث بن قيس، « وإنّ عملك ليس لك بطعمة ولكنّه في عنقك أمانة ». (١٥٠)

بمعنى أن عملك ليس ملكاً خاصاً لك تتصرف به كما





تريد، وإنما هو أمانة يلزمك الحفاظ عليها، فلذا عملنا السذي نتجاوز به على حقوق الآخرين يُعد خيانة، ويترتب عليها عقاب دنيوي وأخروي، نذكر منها ما يلي:

قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَسَلَّمَ: «أَيّما امرأة هجرت زوجها وهمي ظالمة حشرت يوم القيامة مع فرعون وهامان وقامان وقارون في الدرك الأسفل من النار إلّا أن تتوب وترجع». (١٥١١) والمقصود أن تهجره بدون عذر شرعى.

عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إن امرأة أتت رسول الله صَاَّلَتُهُ عَلَيْهِ وَعَانَ آلِهِ وَسَلَّمَ لَبع لبعض الحاجة فقال لها: لعلك من المسوفات قالت: وما المسوفات يا رسول الله قال: المرأة التي يدعوها زوجها لبعض الحاجة فلا تزال تسوفه حتى ينعس زوجها فينام فتلك التي لا تزال الملائكة يلعنها حتى يستيقظ زوجها » (۱۵۵)

روي عن أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ: «نهي رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمُ ... أن تخرج المرأة من بيتها بغير إذن زوجها فإن خرجت لعنها كل ملك في السماء وكل شيئ تمرعليه من الجن والإنس حتى ترجع إلى بيتها، ونهى أن تتزين المرأة لغير زوجها، فإن فعلت كان حقاً على الله عزوجال أن يحرقه بالنار » (١٥٥)

فالزوجة العاصية المتجاوزة لحقوق زوجها تُعد خائنة، ولك ن في الأغلب تطلق الخيانة الزوجية ويراد منها للمعنى الأخص المتمثل بعقد علاقة غير شرعية مع غير المعنى الأخص المتمثل بعقد علاقة غير شرعية مع غير الزوج، فلقد عبّر الله عنها بأنها خائنة، كما يشير إلى خير السورة، فلقد عبّر الله عنها بأنها خائنة، كما يشير إلى خير ذلك ذيل هاتين الآيتين: ﴿قَالَ مَا خَطْبُكُنَّ إِذْ رَاوَدتُنَّ يُوسُفَ عَن نَفْسِهِ قَالْنَ حَاشَ لِلّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوءٍ قَالَتِ امْرَأَةُ الْعَزِيزِ الآنَ حَصْحَصَ الحُقُ أَنَا وَاوَدتُهُ عَن نَفْسِهِ وَإِنَّهُ لِمَن الصَّادِقِينَ ذَلِكَ لِيعْلَمَ أَنِّي لَمْ أَخُنْهُ بِالْغَيْبِ وَأَنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي كَيْدَ الْخَائِنِينَ ﴾ (١٤٥)





# ثانياً، خيانة الزوج لزوجته

إن خيانـــة الـــزوج لزوجتــه بالمعنـــى الأعــم تصــدق علـــى الـــزوج المقصّـــر فـــي أداء النفقــة المقصّـــر فـــي أداء النفقــة الواجبــة لزوجتــه، أو إذا هجرهـا ولــم يصلهـا، أو إذا لــم يعاشــرها بالمعــروف، أو إذا اســتولى علــى أموالهـا كالمهــروغيــره، أو إذا انتقــص مـــن قيمتهـا أمــام النــاس وأخــرج أســرارها.

ويترتب على خيانة الزوج لزوجت بسبب التجاوز على حقوقها عقاب دنيوي وأخروي، ونذكر منها الروايات الآتية:

روي عـــن رســـول الله صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ آلِهِ وَسَالَّمَ: «ملعــون ملعــون مــن ألقـــى كلــه علـــ الناس-ولــو كانــت زوجتــه-، ملعــون ملعــون مــن ضيـع مـــن يعــول»(١٥٥٥)

روي أن امرأة معاذ قالت: « يا رسول الله ما حق الزوجة على زوجها؟، قال: أن لا يضرب وجهها ولا يقبحها، وأن يطعمها مما يلبس ولا يهجرها» (٢٦٥)

وفي الأغلب تُطْلَق الخيانة ويراد منها المعنى الأخص المتمثّل بعقد علاقة غير شرعية مع غير الزوجة، كالعلاقة المتمثّل بعقد علاقة غير شرعية مع غير الزوجة، كالعلاقة التي تنتهي بممارسة الفاحشة كالزنا - والعياذ الله-، وهذا النوع من الخيانة لا يُعد خيانة للزوجة، بل هو خيانة لله ولمحمد وآل من عَيْهِمُ السَّلَامُ؛ لأنه عصى أوامرهم الشرعية، قال ولمحمد وآل من عَيْهِمُ السَّلَامُ؛ لأنه عصى أوامرهم الشرعية، قال تعالى النُّر وَلا تَقْرَبُواْ ٱلزِّنَى إِنَّهُ كَانَ فَحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا اللهُ (١٥٥٠)

وأما إذا تروج الروج على زوجت اسرواءً أكان زواجاً دائهاً أو مؤقساً وأما إذا تروج الروج على زوجت الله على أو مؤقساً وفلا يُعدد خائسناً؛ لأنه لسم يخالف حكم الله تعالى الدي أباح له التعدد، قال تعالى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ لَهُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً ﴾ (١٥٥٥)

نعهم يقول الفقهاء ومنهم سماحة السيد السيستاني (دام ظلم) إذا اشترطت الزوجة على النزوج في عقد النكاح أو في غيره أن لا يتزوج عليها صحّ الشرط ويلزم النزوج العمل به،



ولكن لو تزوج صحّ زواجه وإن كان آثماً (٢٥٩)؛ لأن مخالفته للشرط يعتبر خيانة للشارط أي خيانة لزوجته، فقد روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَلَّمَ : المؤمنون عند شروطهم. (٥٣٠)

وأما كيف تتعامل الزوجية مع خيانة زوجها?، فهذا السؤال سيوف نجيب عليه بالتفصيل في محاضرة مستقلة سنظرحها في الجزء التاسع من سلسلة كتاب (زاد المبلّغات).

رُبَّ تساؤل يرد: لماذا يتهم المجتمع في أغلب الأحيان المرأة بالخيانة ولا ينسب الخيانة للرجل إلا نادراً؟

بعبارة أخرى: لماذا يرتبط عنوان الخيانة دائماً بالمرأة، بينما لا يُلام الرَّجل على خيانته؟

الجواب: ليسس هناك فرق في أيّ حالمة انحراف جنسي غير شرعيّ بين الرّجل والمرأة، فكما أنّه لا يجوز للمرأة أن تخون زوجها وربها ورسولها والأئمة الأطهار عَلَيْهِمُالسَّلَامُ بطريقة الزّنا، كذلك لا يجوز للسرّوج أن يخون ربسه ورسوله والأئمة الأطهار عَلَيْهِمُالسَّلَامُ بطريقة الزّنا.

هناك نقطة لابد أن يعرفها الجميع، وهي أنّ الموقف الإسلاميّ من العلاقات غير الشرعيّة لا فرق فيه بين الرّجل والمرأة، فالزانية والزّاني يُجلد كلّ واحد منهما مائة جلدة، فليسس هناك أيّ فرق بين زنا الرّجل وزنا المرأة من حيث إنّه مدان إسلاميّاً، كما أنّه لا فرق بينهما في العقوبة، كما لا فرق بينهما في العقوبة، كما لا فرق بينهما في العقوبة، كما الله فرق بينهما في العقوبة، كما الله فالمعنويّة على أساس الأخلاقيّة) (١٥٥١)

نعصم، من الممكن طرح السؤال بالصياغة الآتية: أيهما أقبح أن تخون الزوجة زوجها أم العكس؟

فالجواب هو: إن خيانة الزوجة أقبح من خيانة الزوج للأسباب الآتية:

ا. إن النوج لا يعد خائناً لله تعالى إلا بالعلاقات غير الشرعية كالزنى، فإن الشريعة الإسلامية أجازت للزوج التعدد، لأسباب منها أن الرجل من ناحية تكوينية غريزته الجنسية أشدمن المرأة... وذكرنا أنه من ناحية شرعية النوج يستطيع أن يعقد



علاقــة شــرعية مـع غيــر زوجتــه، ولا يعتبــرخائــناً إلا بالعلاقــات غيــر الشــرعية كالزنــى، أو فيمــا لــو خالــف الشــرط المحــدد بعــدم الزواج عليهــا، ولكــن الزوجــة لا تســتطيع الـــزواج مــن زوج آخــرمــا دامــت فــي ذمــة زوجهــا، ولــذا لــو أجــرت صيغــة الـــزواج الشــرعي مــع آخــريكــون بــاطلاً وعلــى هــذا تكــون العلاقــة علاقــة بغــي وزنــى. روي عــن أبــي جعفــر عَينهِ السَّرَةُ: « أن الله لـــم يجعــل الغيــرة للنســاء وإنمــا جعــل الغيــرة للرجــال؛ لأن الله عـــزّ وجــل قــد أحــل للرجــل أربعــة حرائــر ومــا ملكــت يمينــه، ولــم يجعــل للمـــرأة إلا زوجهــا وحــده فــان بغــت مـع زوجهــا غيــره كانــت عنــد الله زانيــة وإنمــا تغــار المنكــرات منهــن، فأمــا المؤمنــات فلا ». (۱۳۵)

فق ول الإمام عَلَيْهِ السَّلَمُ (فان بغت مع زوجها غيره كانت عند الله زانية) أي من تجاوزت حدود العفة واقتربت من الزنا فقد بغت وكانت عند الله زانية ولذا تُعد خائنة لله ولأهل البيت عنيه ولانية ولذا تُعد خائنة لله ولأهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَمُ ولزوجها؛ لأننا ذكرنا أن من حق الزوج على زوجته أن تحفظه في غيبته، كما وصف تعالى الصالحات ﴿ حَافِظاتُ تحفظه في غيبته، كما وصف تعالى الصالحات ﴿ حَافِظاتُ الْمَعْيْبِ ﴾ (١٣٥)، يعني أنهن لا يرتكبن أية خيانة في المجال الجنسي.

آ. يقول بعض علماء النفس ومنهم الدكتورطارق الحبيب بأن الرجل بطبيعت متعدد العلاقة، ولكن المرأة أحادية العلاقة، أي أن المرأة السويّة تميل إلى العلاقة الأحادية الحصرية برجل تثق فيه وتحبه وتطمئن إليه، ولا تتطلع إلى غيره حتى وإن صادفت في حياتها كثيرون أفضل منه، وهذا ليس رأياً مرسلاً وإنما تعززه دراسات عديدة تثبت أن معدل الخيانة لدى المرأة أقل منه لحدى الرجل، وذلك في ثقافات وبيئات متعددة، وقد يعترض بعضهم على ذلك ويعزو الأمر إلى طبيعة المجتمعات الذكورية، ولكن من يعرف تركيبة المرأة النفسية يدرك فعلاً أن المرأة السويّة أكثر ميلاً لأحادية العلاقة واستقرارها من الرحل.

٣. إن الزوجــة بخيانتهـا تختلـط الأنسـاب، فلــذا خيانتهـا أقبــح مــن



الرجــل.

رُوي أنه اجتمعت أكثرمن أربعين امرأة من نساء قريش وجئن إلى أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ وسالنه: يا على لماذا أجاز الإسلام تعدد الأزواج للرجال، ولم يجوّز ذلك للنساء؟، فأمر الإمام على عَلَيْهِ السَّلَامُ أن يحضروا أواني صغيرة ويملؤنها من الماء وأعطى على عَلَيْهِ السَّلَامُ أن يحضروا أواني صغيرة ويملؤنها من الماء وأعطى للكل منهن إناء، ثم أمرهن أن يُفرغن الإناء في دلوكبيركان قد وضعه في وسط المجلس، ففعلن ذلك، ثم قال لهن فلتما كل منكن إناءها بنفس الماء الذي فرّغته في هذا الدلي.

فقلن: كيف يمكن ذلك؟ فقد امتزجت المياه، ولا يمكن تشخيصها.

فقال على عَلَيْهِ السَّلَامُ: إذا كان للمرأة أكثرمن زوج واحد فكيف يمكن تشخيص أب وليدها?! (٥٤٣)

## المبحث الثالث: حدود الخيانة الزوجية

مفه وم الخيانة الزوجية المنتشربين الناس حالياً هو في الحقيقة مفه وم قاصر جداً، فالمفه وم الخاطئ المنتشر بين الناس هو أن الخيانة الزوجية مقصورة على الزنا، أي بين الناس هوون الخيانة إلا في شكلها المادي القائم على علاقة جنسية بين زوج وامرأة أجنبية، أو زوجة ورجل أجنبي.

أما مفه وم الخيانة الزوجية التي نحن بصدد الحديث عنها، والمفه وم الذي نود تصحيحه للناس بشان هذا الموضوع: أن مفه وم الخيانة الزوجية شرعاً يشمل كل علاقة غير مشروعة تنشا بين الزوج وامرأة أخرى غير زوجته، أو العكس فهي تُعد علاقة محرمة سواءً بلغت حد الزنا، أو لحم تبلغ، ويشمل علاقة محرمة واللقاءات، والخلوة، وأحاديث الهاتف التي فيها نوع من الاستمتاع وتضييع الوقت، بل حتى الكلام العابر،





واللقاءات التي تجري على سبيل العشق والغرام.

هـذا المفهـوم الواسـع للخيانـة يجعـل مفهومهـا أكثـردقـة؛ لأننـا لـوبدأنـا بمعالجـة قضيـة الخيانـة فقـط بعـد أن تصـل إلـى حدهـا الأقصـى وهـي جريمـة الزنـا، نكـون كالطبيـب الـذي يعالـج المريـض بعـد أن يصـل لحالـة ميــؤوس منهـا، لكـن الشـريعة الإسلاميـة جـاءت فحرّمـت الزنـا لكـن ليـس الزنـا فقـط بمعنـاه المباشـر، بـل حرمـت طرقـه والسـبل التـي تـؤدي إليـه مـن بـاب سـد الذرائـع كالخلـوة بالمـرأة الأجنبيـة، والنظـرة غيـر الماجـة وكذلـك حرمـت كشـف العـورات؛ لأنهـا لمميعهـا سـبيل للزنـا.

إذاً حينما نريد معالجة الخيانة ينبغي أن نعالجها في أول مظاهرها، ومن أصغر أشكالها، وليس بعد أن يستفحل الأمر ويصل إلى حده الأقصى وهو الزنا. (م٥٥)

لذا فالشريعة الإسلامية لم تحرّم الزنا فقط، بل حرمت مقدماته أيضاً، قال تعالى: ﴿ وَلا تَقْرَبُوا الزّنَا ﴾ (٢٥)، يعقّب الشيخ ناصر مكارم الشيرازي على هذه الآية ما نصه: (لم تقل الآية: لا تزنوا، بل قالت: لا تقريوا هذا العمل الشائن، وهذا الأسلوب في النهي فضلًا عمّا يحمله من تأكيد، فإنّه وفضح أنّ هناك مقدمات تجر إلى الزنا ينبغي تجنبها وعدم مقاربتها، فخيانة العين تعد واحدة من المقدمات، والسفور والتعري مقدمة أخرى، الكتب السيئة والأفلام الملوّثة، والمجلات الفاسدة، ومراكز الفساد كل واحدة منها تعد مقدمة لهذا العمل). (٧٥٥)

ولذا فالخيانة الزوجية ليست منحصرة بالزنا المتعارف في الأذهان، والذي عرّفه الفقهاء بالاتصال الجنسي -أي إيلاج الرجل ذكرره في قُبُل أو دُبُر امراة - بين الرجل والمرأة بدون عقد زواج -، بيل الخيانة تشمل الزنا ومقدماته، والروايات اعتبرت مقدماته نوعاً من أنواع الزنا، فمن مصادرنا الشيعية روي عن رسول الله صَالَيْتَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الْهِ وَسَالَمُ : « لكل عضو من ابن آدم حظ من



الزنا، فالعين زناها النظر، واللسان زناه الكلام، والأذنان زناهما السمع، واليدان زناهما البطش (۸۳۵)، والسرجلان زناهما المشي، والفرج يصدق ذلك كله ويكذبه ». (۵۳۹)

ومن مصادر أهل السنة روي عَن النبيّ صَلَّى الله عليه وآله وسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّه عليه وآله وسَلَّمَ: « إِنَّ اللَّه كَتَبَ علَى ابْن آدَمَ حَظَّهُ من الزِّنَا، أَدْرَكَ ذلكَ لا مَحَالَة، فَزنَا العَيْن النَّظُر، وزنَا اللِّسَان المَنْطِقُ، والنَّفُسُ تَمَنَّى وَتَشْتَهي، والفَرْجُ يُصَدِّقُ ذلكً أَوْ يُكَذِّبُهُ ». (١٤٥)

فجوارح الإنسان هي من نعصم الله وجب شكرها بأن نستعملها في طاعته تعالى فهي كلها أمانة، ونحن مسؤولون عنها، في طاعته تعالى فهي كلها أمانة، ونحن مسؤولون عنها، قال تعالى الله عنه وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَٰكِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْعُولًا ﴾((١٤٥)، فإذا الرتكب أحد الزوجين بهذه الجوارح أي درجة من درجات الزنا فمعنى ذلك أنه خائن، وأدوات الزنا عديدة وهي:

- ١-العينان: ،ن الله سبحانه أمركلا الجنسين بغض البصرعن الجنس المخالف، الأجنبي عند، قال تعالى: ﴿قُلُ النَّوْمِنِينَ يَغُضُّوا الجنس المخالف، الأجنبي عند، قال تعالى: ﴿قُلُ النَّوْمِنِينَ يَغُضُّوا الجنس المخالف، الأجنبي عند، قال تعالى: ﴿قُلُ النَّوُمِنِينَ يَغُضُّوا المسلم بصره ونظر بشهوة، صح أن نطلق عليده أنده خائن. المسان: وزناه يتحقق بالكلام المحرم ما بين الجنسين، فشرعاً لا يجوز للمرأة التواصل مع الرجل بالمراسلة الكتابية فشرعاً لا يجوز بالمشافهة بلا فرق، ولا ينبغي لها أو الصوتيّة فيما لا يجوز بالمشافهة بلا فرق، ولا ينبغي لها التصرّف على وجه يثير ريبة زوجها، أو أبيها، بل قد يحرم ذلك في جملة من الموارد كما لوكان التصرّف من قبَل الزوجة مريباً عقلاً بحيث يعدّ منافياً لما يلزمها رعايت تجاه زوجها "نقه، فا إذا تجاوز أحد الزوجيان الأحكام سيكون خائناً.
- ٣- الأذنان: وزناهما يتحقق بالاستماع إلى كلام الرجل الأجنبي المخالف للضوابط الشرعية، أو سماع ما يتراسلانه من أغان وأشعار غرامية، أو سماع الضحكات المتبادلة.. فهذه كلها من مصاديق الخيانة الزوجية.
- ٤- اليدان: وزناهما يتحقق بأمور عديدة، منها بالمراسلة الكتابية



مع الرجل الأجنبي في الهاتف أو مواقع التواصل الاجتماعي، ككتابة كلمات معبّرة عن الإعجاب والحب والغزل، أو بملامسة اليد للرجل الأجنبي، أو حينما تظهر المرأة يدها للرجل وهي مزيّنـــة بالخواتـــم، أو صبّــغ الأظافـــر أو بالحنّـــاء، أو بالإشـــارات وغيرهـــا. ۗ ٥٠١ لرجلان: وزناهما يتحقق بالمشي إلى الحرام، كأن يكون من أجلل لقاء الفاسق، أو بالتمايل في المشي، أو بعدم ارتداء الجورب، أو ارتداء الجوارب الشفافة غير الساترة أو بارتداء الأحذيــة ذات الكعــب العالــي التــى تصـدر أصـواتاً تلفــت انتبـاه الرجال، والتي دورها كدورمن ترتدي الخلاخل أمام الرجال الأجانب، قال تعالى وَلَا يَصْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِ نَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِن زِينَتِ ِنَّ ﴾ (١٤٥) **٦- الجلود :** وزناهما يتحقق بالملامسة، أو بكشف السترعنه وإبراز المفاتسن للرجسل الأجنبسي وبالتزيسن.. إلسخ، سسواءً أحسدث فسي الواقع، أو فـــى العالـــم الافتراضـــى خلــف كاميـــرات المراقبــة، وهـــذه الجلــود ســوف تفضحهــم يــوم القيامــة حينمــا تشــهد علــي خيانتهــم، قال تعاليى: ﴿ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدتُّمْ عَلَيْنَا ۗ قَالُوا أَنطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ ثُوْجَعُونَ ﴾ (٥٥٥)

فكل النقاط التي ذكرناها هي درجة من درجات الزنا، ولكن أعلاها درجة وأقبحها وأعظمها أثماً وجرماً هو:

٧- زنا الفروج: شرعاً أمرنا الله تعالى بحفظ الفروج من الزنا، قال تعالى الفروج: شرعاً أمرنا الله تعالى بحفظ الفروج من الزنا، قال تعالى الجنسي تعالى الرجل والمرأة بدون عقد زواج، وهو من الذنوب الكبيرة وحرمته من ضروريات دين الإسلام. وتختلف عقوبة ارتكاب الزنا بحسب حال الزاني، فإن كان غير محصن كان حده الجلد مائية جلدة، وإن كان محصناً كان حده الرجم، والزاني بالمحارم والمغتصب لامرأة يُقتل.



## المبحث الرابع: الآثار المترتبة على الخيانة الزوجية

للخيانــة آثــار ونتائــج ســلبية فــي الإنســان والمجتمــع ككل؛ نذكــر منهــا مــا يلــى

ا. تُلحِق الخيانِة بالإنسان آثاراً نفسية عميقة وتجعله سلبياً وحزيناً فاقداً الثقة بأقرب الناس إليه، وقد تتحول حياته إلى معاناة وألم لا يستطيع تجاوزه؛ إذ يقول «د. باري باس» المعالج النفسي وخبير العلاقات: «إنَّ صدمة الخيانة في الأكثر إيلاماً من بين كل الخبرات المزعجة والسلبية في العلاقات الإنسانية، ولا يفوق الخيانة ألماً سوى الحزن من أجل وفاة الأبناء».

آ. تنعكس الحالة النفسية السيئة لمَن تعرَّض إلى الخيانة على حالته الصحية، فغالباً ما يُعاني من فقدان للشهية، وأرق واضطرابات في النوم، وصداع، ومشكلات في المعدة والجهاز الهضمى والقولون.

". يترتب على الخيانة الزوجية حالات الطلاق وتفكا الأسر وضياع الأبناء روي عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَا الهِ وَسَلَّمَ : «أُريَعُ لا تَدخُل بَيتاً واحدةُ منهُ لَّ إلّا خَربَ، وَلَم يَعمُ رُبِالبَركَةِ، الخِيانَة والسَّرقَة وَشُربُ الخَمر والزِّنا ». (١٤٥)

٤. يفقد الأشخاص ثقتهم ببعضهم بعضاً، ويسود القلق والتوتر والتشكيك في العلاقات، وتنقطع أواصر الروابط والصلات فيما بينهم، قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَى الْهِ وَسَلَمَ : « ليس لك أن تتهم من ائتمنته، ولا تأتمن الخائن وقد جرّبته » (١٥٥)

٥. ينتج عن الخيانة ازدياد حالات الكذب والخداع والغش والسرقة والاحتيال بين أفراد المجتمع؛ وهذا ما يجعله مجتمعاً مضطرباً غيراً من.

آ. تخلـــق الخيانـــة رغبـــة فـــي الانتقـــام والثـــأر؛ وهـــذا قـــد يزيـــد
 مـــن الجرائـــم وانعـــدام الأمـــان فـــي المجتمــع، ولطالمـــا ســـمعنا



العديد من حالات الخيانة الزوجية انتهت بالقتل من أجل غسل العار. (١٥٠٠)

٧. ســـقوط العدالـــة و عــدم قبــول شــهادته فـــي المحاكــم و مجالــس القضــاء.

قال النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَعَلَىّ الهِ وَسَلَّمَ: «لا تجوز شهادة خائن ولا خائنة، ولا القانع ولا ذي غمز على أخيه، ولا ظنين في ولاء ولا قرابة، ولا القانع مع أهل البيت». (١٥٥)

٨. الابتلاء بجلب الفقر إليه قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ وَسَلَّمَ : «
 الأمانة تجلب الرزق و الخيانة تجلب الفقر». (١٥٥١)

٩. يتعرض الخائر لغضب الجبار، روي عن الإمسام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ:
 قسال أمير المؤمنين عَلَيْهِ السَّلَامُ: «ألا أخبركسم بأكبر الزنا؟ قالوا:
 بلس، قسال: هسي امسرأة توطسيء فراش زوجها فتأتسي بولد من غيره فتلزمسه زوجها، فتلك التي لا يكلمها الله، ولا ينظر إليها يوم القيامسة ولا يزكيها ولها عنذاب أليسم ». (٥٥٣)

وفي خبر السكوني عن الإمام الصادق عَلَيَهِ السَّلَامُ: « اشتد غضب الله على أسَادَمُ: « اشتد غضب الله على المرأة أدخلت على أهل بيتها من غيرهم، فأكل خيراتهم ونظر إلى عوراتهم ». (١٥٥٥)

١٠. يـــؤدي انتشار الخيانـــة إلـــى الانــحلال الأخلاقــي فــي المجتمع، ومنــه إشاعة الزنا وهــو ســبب لكثيــرمـــن الأمــراض والمآســي الصحيـــة... بالإضافــة إلــى أنــه ســبب فــي نــزول الغضــب الإلهــي، روي عـــن رســـول الله صَالَّللهُ عَلَيْهِ وَعَالَ إلهِ وَسَلَّم أنــه قــال مــا مضمونــه «لـــم تطهــر الفاحشــة فــي قــوم قــط حتــى يعلنوهــا إلا ظهــر فيهــم الطاعــون والأوجــاع التــي لــم تكن فــي أسلافهــم الذيــن مضــوا...».

۱۱. إن أثر الخيانة لا يقتصر على الفاعل بل يؤثر على العرض والأولاد، فقد جاء عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إن الله أوحى إلى والأولاد، فقد جاء عن الإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ: « إن الله أوحى إلى مسوسى عَلَيْهِ السَّلَامُ: لا تزنوا فتزني نساؤكم ومن وطيء فراشاه، كما تدين تدان ». (١٥٥١)



اً. إن الخيانة يترتب عليها آثار برزخية وأخروية، روي عن الإمام علي بن أبي طالب عَلَيه السّامُ على بن أبي طالب عَلَيه السّامُ : سمعت رسول اللّه صَالَسَهُ عَلَيْه وَعَلَالِهِ وَسَامُ يقول: « في الزنا ست خصال: ثلاث في الدنيا وثلاث في الآخرة، فأمّا اللاتي في الدنيا، فيذهب بنور الوجه، ويقطع الرزق، ويسرع الفناء، وأمّا اللّواتي في الآخرة، فغضب الرب، وسوء الحساب، والدخول في النّار، أو الخلود في النّار، أو الخلود في النّار». (٧٥٥)

وعن النبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَعَالَ الهِ وَسَلَّمَ: « من فجربامرأة ولها بعل انفجرمن فرجهما من صديد جهنم واد مسيرة خمسمائة عصام يتأذى أهل النار من نتن ريحهما، وكانا من أشد الناس عذاباً ». (٥٥٨)

إلى هنا انتهينا من بيان الآثار المترتبة على الخيانة في محيط العلاقة الزوجية، ولكن هناك أنواع أخرى من الخيانة محيطها أوسع من العلاقة الزوجية والأسرية، فهي تشمل الأمة وتسمى بخيانة الأمة، ولذا فأن جرمها وأثرها أعظم من الخيانة السابقة، فقد روي الإمام أمير المؤمنين علي عَيَهُ السَّلَامُ: « و إنَّ أعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ وَ وَ إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ وَ وَ أَنْ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ وَ وَ إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُهُ وَ وَ إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ وَ وَ إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ وَ وَ إِنَّ أَعْظَمَ الْخِيانَة وَيَالُمُ الْأَيْمَة » (١٥٥٩)

وهذه الرواية مصداقها الأكبرهم الخونة الطواغيت والجبابرة الظلمة الذين خانوا الأمة حينما اغتصبوا حق والجبابرة الظلمة الذين خانوا الأمة حينما اغتصبوا حق أهل البيت عَيَهِ السَّلَامُ في الخلافة الربانية وظلموهم وحاربوهم وحاربوهم وحاربوا شيعتهم ومواليهم أمثال المروانيين ومنهم عبد الملك بن مروان لعنه الله، والزبيريون كمصعب بن الزبير حيث كلاهما اشتركا في محاربة صاحب الذكرى البطل المختار الثقفي الني خرج طالباً بثار الإمام الحسين عَيَهِ السَّلَمُ في الرابع عشر من ربيع الأول سنة ١٦ هانه وكان يقول: « والله لو قَلُتُ به أي بالحسين - ثلثي قريش ما وفوا بأنملة من أنامله » (١٥١)

وقد تمكن المختار في ثورته هذه من قتل كل من: شمر بن ذي الجوشن، خولي بن يزيد وعمر بن سعد،



وقتل عبيد الله بن زياد، وكان ابن زياد بالشام فأقبل في جيش إلى العراق فسيرإليه المختار إبراهيم بن الأشتر فسي جيش فلقيه في أعمال الموصل فقتل ابن زياد وغيره. (۱۲۵)

وقد وردت بحقه أخبار متضافرة على مدحه، فقد روي عن أبي عبد الله عَلَيْهِ السَّلَامُ : « ما امتشطت فينا هاشمية ولا اختضبت ، حتّى بعث إلينا المختار برؤوس الذين قتلوا الحسين » (١٣٥٠)، وهذه الرواية صحيحة .

وعن عمربن علي بن الحسين : أنّ علي بن الحسين عَلَيْهِمَا السَّلَامُ لمَّا أتي برأس عبيد الله بن زياد ، ورأس عمر بن سعد قال : فخرّ ساجداً وقال : « الحمد لله الذي أدرك لي ثأري من أعدائي ، وجزى الله المختار خيراً » (١٤٥)

لم يكن المختار إلا رجلاً أبلى في سبيل قضية أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ أحسن البلاء ، فعمل أعداؤه على محاربته ، من خلال وضع التهم والأكاذيب عليه ، ولكن تصدى لهذه الروايات الذامّة للمختار بعض الأئمة ومنهم أبو جعفر عَلَيْهِ السَّلَامُ حيث قال : « لا تسبّوا المختار فإنّه قتل قتلتنا ، وطلب بثأرنا ، وزوّج أراملنا ، وقسّم فينا المال على العسرة » (٥١٥)

وأيضاً تصدى للروايات الذامة علماؤنا، ومنهم السيّد الخوئي (قدس سره) عند ترجمة المختار في كتابه ( معجم رجال الحديث) وقال: ( وهذه الروايات ضعيفة الإسناد جددًا).

ثــم نقــل (قــدس ســره) قــول المجلســي فــي (بحـار الأنــوار) فقــال : (وقــال المجلســي (قــدس ســره) : .. أنّــه مــن الســابقين المجاهديــن ، الذيــن مدحهــم الله تعالــى جــل جلالــه فــي كتابه المبيــن ، ودعــاء زيــن العابديــن عَلَيهِ السَّلَامُ للمختــار دليــل واضــح ، وبرهــان لائــح ، علــى أنّــه عنــده مــن المصطفيــن الأخيــار

## نهاية ثورة المختار

خاض المختار خلال ثمانية عشر شهراً مواجهة عنيفة مسع المروانيين في الحجاز ووجهاء الكوفة حتى قتل في ١٤ رمضان سنة ١٧ هـ وله من



العمر ١٧ سنة (١٦٥) وقد أمر مصعب بن الزبير بقطع رأس المختار ونصبه على جدار مسجد الكوفة. (١٦٥)

قصيدة في ذكرى أستشهاد المختاربن الثقفي (رضوان الله عليه) انظر المختار ولصولاته يالثارات الحسين صيحاته

إنظر المختار رافع رايت وبسم أبو اليمه يسجل ثورته من أرض كوفان أعلن حملته يالثارات الحسين إبصرخته وصمت آذان الكفر صرخاته

\*\*\*\*\*

ثار إبن سيد الرسل ثائريريك من هنديج الشردمه زمرة يزيد ذاك نام ويصله الغنم وذاك شريد وبيهم الباع النفس وأصبح عبيد سمعوا المختار وبطعناته

\*\*\*\*\*

ســـمَعت يطلب ثار لحسين وهله ويقتــل الشـــارك بقتلــه بكربلــه مالك وهانـــــــىء ومره وحرمــله وشــمرإبن جوشن وسعد إقتلــــه وشرحبيل إتكطع إبضرباته

\*\*\*\*\*

ضربة إسنان وحكيم إبن الطفيل كاطع الكف اليسار من الكفيل وهـــذا زيــد إبــن الرقــاد أردا قتيل القتل عبد الله الذي جده عقيــل وكطع من عباس رد يمناته

\*\*\*\*\*

يمنتك كطعت كل روس الكفر وإبن الأشتر راس عبيد الله بتر وطاح إبن مرجانه إبنهر الخزر وجابلك راسه إسجدت سجدت شكر ول إمامك نشفت دمعاته

\*\*\*\*\*

نشف ت دم عات سجاد العباد من نظر راس إبن مرجانه وزياد وفرحت إكلوب اليتامه بكل بلاد بثارك المختار من أهل الفساد

وأبعث الصادق إلك رحماته (١٦٥)



## الهَوامش

- (١)الأحزاب/٣٩.
- (۱) التبليغ الديني مفهومه مضمونه أساليبه-مركز المعارف للتأليف- ص١١-١٢.
  - (٣)الكافى- الشيخ الكليني ج١- ص١٣.
- (٤)مجلـــة الإصلاح الحســيني/ warithanbia.com/ أعــداد المجلــة/ العــدد الثالث والعشــرون/ مقـــالات العــدد/ دور التبليــغ فـــي بنــاء المجتمــع الفاضل-بقلــم م.دعــاء فاضـــل الربيعـــى.
  - (۵) شرح نهج البلاغة ابن أبي الحديد جV الصفحة ۱۸۳.
    - (١) المجالس السنية-محسن الأمين- ج١، ص٤٥١.
  - (٧) مجمع مصائب أهل البيت -الشيخ الهنداوي-ج٤-ص٢٠١-٢٠٧.
    - (۸) لقمان/۱.
- (٩) شبكة المعارف الإسلامية / almaaref.org/أخلاق وسنن / الأسرة والمجتمع / الشباب مشاكل الشباب / الغناء والموسيقى، نقلًا عن كتاب أخي الحبيب السيد سامى خضرة.
  - (١٠) كتاب الغناء سعادة أم شقاء-تأليف مياسة شبع-ص٥١-٥٢.
- (۱۱) الأمثـل فـي تفسـيركتـاب الله المنـزل الشـيخ ناصـرمـكارم الشـيرازي ج ۱۳-ص١٦.
  - (١٢) الكافي-الشيخ الكليني-ج١-ص٤٣١.
  - (١٣) مسالك الأفهام-علي الجبعي- ج١٤- ص ١٨٠.
  - (12) وسائل الشيعة–الحر العاملي– ج (11)
    - (١٥) الخصال-الشيخ الصدوق- ج ١- ص ١٢.
    - (١٦) وسائل الشيعة-الحرالعاملي-ج١٥-ص٣٤٧.
      - (١٧) الكافى-الشيخ الكلينى-جآ-ص٤٣٣.
    - (١٨) وسائل الشيعة–الحر العاملي–ج١٧–ص٣١٥.



الهُوامث

- (١٩) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج١٧-ص٢١٦.
  - (۲۰) الاستبصار-الشيخ الطوسى- ج ٣-ص ١١.
    - (۲۱) الكافي-الشيخ الكليني-ج١-ص٤٣٣.
    - (۲۱) نيل الأوطار-الشوكاني- ج ٨ -ص٢٦٤.
- (٢٣) بحار الأنوار-العلامة المجلسى- ج ٧٩ -ص ١٤٧.
  - (٢٤) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج ١٢-ص ٢٦٦.
  - (٢٥) دعائم الإسلام-القاضي نعمان- ج ١-ص ١١٠.
    - (٢٦) الكافي -الشيخ الكليني- ج ٢ ص٧٥.
- (۲۷) عيون أخبار الرضا (ع) -الشيخ الصدوق- ج ۱ ص ۲۱.
  - (۲۸) المائدة/۵۵.
  - (۲۹) آل عمران/۱۱۰.
  - (۳۰) آل عمران/۱۹.
  - (۳۱) آل عمران/۸۵.
  - (۳۲) آل عمران/۱۰۲.
  - (٣٣) الشعراء/١٥١.
    - (٣٤) لقمان/٦.
- (٣٥) الأمثـل فــي تفسـيركتـاب الله المنــزل -الشـيخ ناصــرمــكارم الشـيرازي- ج ١٣-ص ١٦.
  - (٣٦) الأنبياء/١٠٧.
  - (٣٧) ميزان الحكمة ﷺ الريشهري ج٣ ص ١٣٤٨.
    - (۳۸)الذاریات/۲۸.
    - (٣٩)الأنبياء/٨٣.
    - (٤٠) يوسف/٨٧.
      - (٤١) الشرح/٥.

- (٤٢) غافر/٦٠.
- (٤٣) النساء/١٤.
  - (٤٤) الزمر/٥٣.
    - .52/ (20)
- (٤٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ۱ ص ٨٣٢.
  - (٤٧) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ١٨ ص ٤٠٥.
- (٤٨) وسائل الشيعة (آل البيت) الحر العاملي ج 2 ص3 .
  - (٤٩) الكافي الشيخ الكليني ج ١- ص ١٩٧.
  - الكافي الشيخ الكليني ج  $\alpha$  ص  $\alpha$  .
- (۵) ويكيبيديا الموسوعة الحرة/ wikipedia.org / الانتحار في كوريا الجنوبية-الهامش رقام. (۵).
  - (٥٢) البقرة/٢١٩.
    - (۵۳)القمر/۲۲.
  - (۵۶) فقه للمغتربين –السيد السيستاني– الصفحة ٣١١–٣١٢.
  - (٥٥) منهاج الفقاهة السيد محمد صادق الروحاني ج ١ -ص ١٥١.
    - (٥٦) الكافى-الشيخ الكلينى-ج٦ / ٤٣١.
- (۵۷) شبكة المعارف الإسلامية / almaaref.org.lb / محطات إسلامية /محرم الحرام / مصائب النسوة والأطفال.
- (۵۸) نـــور الأبصـــار للحائـــري. المجالـــس الســنية جآ للســيد الأميـــن. مثيـــر الأحـــزان للشـــيخ شـــريف الجواهـــري.
  - (٥٩) مجمع مصائب أهل البيت -الشيخ الهنداوي-ج٤-ص٢١١-٢١٣.
    - (٦٠) التوبة/١٢١.
    - (١١) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ١ ص١١٤.
  - (١٢) الفتاوى الميسرة –السيد السيستاني– الصفحة ٣٣–٣٤–بتصرف.

الهَوامش .....

- (٦٣) الكافي الشيخ الكليني ج٧ ص ٤٠٩.
- (15) الفتاوى الواضحة –للسيد محمد باقر الصدر– ص V.
- (٦٥) المسائل المنتخبة-السيد السيستاني- الاجتهاد والتقليد-ص٩.
- (١٦) المسائل المنتخبة -السيد السيستاني- الاجتهاد والتقليد-ص٩.
  - (١٧) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج١- مسألة١.
  - (١٨) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج١-مسألة١.
    - (١٩) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٢ ص ٢٩.
  - معرفة المعاد –السيد محمد الحسيني الطهراني– ج $^{-}$  ص $^{-}$ 9.
    - (۷۱) البقرة/۲۸۱.
    - (۷۲) التوبة/۱۲۲.
      - (۷۳)م.ن.
- (٧٤) مركـــز الرصـــد العقائـــدي/ alrasd.net /الأســـئلة والأجوبة/قضايـــا معاصرة/أدلـــة وجـــوب التقليـــد. جـــواب اللجنــة العلميــة.
  - (٧٥) النحل/٤٣.
- (٧٦) مركز الأبحاث العقائدية / aqaed.com / الأسئلة العقائدية / الاجتهاد والتقليد / مَن الناب مَن الناب العقائدية / العقائدية / العقائدية / العقائدية / العقائدية / العقائدية / مَن الناب من الناب العقائدية / من الناب العقائدية / من العقائدة /
- (۷۷) كمال الدين وإتمام النعمة: ٤٨٤ الباب (٤٥) ذكر التوقيعات، وسائل الشيعة الاباب (١٤) الباب (١١) حديث (٣٣٤٢٤) من أبواب صفات القاضي.
  - (٧٨) مُستندُ الشّيعةِ-المحقق النراقي-ج ١٧-ص ٦٥.
    - (٧٩) شَـرُحُ العَـروةِ الوثقى –الموسوعةُ– ١: ٧١.
- (٨٠) الاحتجاج ٢: ٢٦٣ احتجاج أبي الحسن العسكري عَلَيْهِ ٱلسَّلَمُ في أنواع شتّى من علام الاحتجاج على المسائل الشيعة ٢٧: ١٣١ الباب (١٠) حديث (٣٣٤٠١) من أبواب صفات القاضي.
  - (۸۱) وسائل الشيعة (آل البيت) الحر العاملي ج $\sqrt{1}$  ص
    - (۸۲) م.ن.

- (۸۳) النجم/۳-٤.
- (٨٤) حلية الأولياء- أبو نعيم الأصفهاني ٣: ١٩٧.
- (٨٥) القول المفيد في الرد على منكري الاجتهاد والتقليد -السيد منتظر الموسوي- ص٩٠.
  - (٨٦) تاريخ التشريع الإسلامي- عبد الهادي الفضلي-ص٤٩-٥٠.
- (٨٧) القول المفيد في الردعلى منكري الاجتهاد والتقليد -السيد منتظر الموسوى- ص٩١-بتصرف.
- (٨٨) القول المفيد في السرد على منكري الاجتهاد والتقليد -السيد منتظر الموسوي- ص٨٦-٨٧-بتصرّف.
  - (٨٩) الفتاوي الميسرة -السيد السيستاني- الصفحة ٣٣-٣٤-بتصرف.
  - (٩٠) ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة –الشهيد الأول– ج- ص- ١٤– ٤٠.
- (٩١) مركز الأبحاث العقائدية/aqaed.com/الأسئلة العقائدية/الاجتهاد والتقليد/ مَن السنى أمرباتّباع الفقهاء العدول؟
  - (۹۲)يونس/۳۱.
  - (٩٣) الكافى -الشيخ الكليني- ج١ ص٤١.
- (9٤) مسائل وردود طبقاً لفتاوى المرجع الديني السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي، جمع وإعداد محمد جواد رضى الشهابي، كتابة وتبويب عبد الواحد محمد النجار سنة الااهد نقلًا عن تاريخ التشريع الإسلامي-الدكتور عبد الهادي الفضلي-ص ٤٨-٥٠.
  - (٩٥) وسائل الشيعة -الحرالعاملي- ج ١٩ ص ٣١٧.
  - (٩٦) وسائل الشيعة -الحرالعاملي- ج ١٧ ص ١٤٤.
    - (٩٧) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٢ ص١٤٩.
      - (۹۸) الكافي -الشيخ الكليني- ج١-ص ٣٣٠.
  - (٩٩) الوسائل- الحر العاملي- ج ١٧- ص ١٣١- رقم ٣٣٤٠١.
- (۱۰۰) شبكة المعارف الإسلامية / almaaref.org/نور الأسبوع/سنة ١٤٣١ هـ/ربيع؟ ولادة

```
الإمام الحسن العسكري s-بتصرف.
```

- (١٠١) ديوان شعراء الحسين عَلَيْهِ السَّالَمُ.
- (١٠١) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ محمد الهنداوي ج ٤ ص ٥٥ ٥٥.
  - (١٠٣) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٤٣ ص ٦٥.
    - (١٠٤) الروم/٧.
    - (١٠٥) الحجرات/١٢.
  - (١٠٦) تفسير البحر المحيط -السيد حيدر الأملى-ج ١ / ٢٠٣.
    - (١٠٧) التفسير الصافى -الفيض الكاشانى- ج١ ص ٣١.
- (١٠٨) بحار الأنوار–المجلسي–ج ٤٣ -ص ٦٥، ومستدرك سفينة البحار –ج ٩ -ص ١٩٨.
  - (١٠٩) الكافي -الشيخ الكليني-ج ١ -ص ٤٤.
- (١١٠) بحار الأنوار–المجلسي–ج ٤٣ –ص ٦٥ ، ومستدرك سفينة البحار –ج ٩ –ص ١٩٨.
  - (۱۱۱)القدر/۲.
  - (١١٢) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ٣٩٦.
    - (١١٣) القارعة/٣.
      - (١١٤)الحاقة/٣.
- (١١٥) مركز الأبحاث العقائدية/aqaed.com/ الأسئلة العقائدية/فاطمة الزهراء (عَلَيْهَاٱلسَّلَامُ)/ معنى السرالمستودع فيها(٣).
  - (١١٦)القدر/١.
  - (١١٧) الأسرار الفاطمية -الشيخ محمد فاضل المسعودي- ص٣٧٠-بتصرف.
    - (١١٨) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٤٣ ص ٢٠٢.
      - (١١٩) صحيح الترمذي: ١ / ٣٠٧.
      - (١٢٠) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٣١ ص ١٥٥.
    - (١٢١) موسوعة أحاديث أهل البيت (ع) -الشيخ هادي النجفي- ج ١-ص١٩١.
      - (۱۲۲) الشعراء/۱۹۳–۱۹۶.

- (۱۲۳) الشوري/۵۲.
- (١٢٤) الحشر/١١.
- (١٢٥) الدخان/٣.
- (١٢٦) الشعراء/١٩٣–١٩٤.
  - (١٢٧)القدر/١.
- (۱۲۸) موقع العلامـــة منيـــر الخباز/almoneer.org/المكتبـــة الصوتيـــة والمرئيـــة/ شـــهر رمضـــان المبـــارك عـــام ۱۲۶۹/فاطمـــة ليلـــة القدر(ج۳)-بتصـــرف.
  - (۱۲۹) الدخان/۳–٤.
  - (١٣٠) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ٣٧٠.
- (١٣١) رواه الحاكم في المستدرك ج٣ ص١٥٤، ثيم قال هذا حديث صحيح الإسناد، ورواه أيضاً الهيثمي في (مجمع الزوائد ج٩ ص ٢٠٣) وقال رواه الطبراني وإسناده حسن.
  - (١٣٢) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٤٣ -ص ١٢.
    - (۱۳۳) الأحزاب/۳۳.
  - (١٣٤) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ٣٧١.
    - (۱۳۵) الدخان/۳.
      - (١٣٦) الكوثر/١.
    - (١٣٧) الكافي-الكليني-ج ٣ -ص ٣٤٣.
- (١٣٨) تفسير أطيب البيان –السيد عبد الحسين الطيب ١٢ / ٨٢ ذيلُ الآيةِ ٣ مــن ســورة الجــن .
  - (۱۳۹) آل عمران/۲۶.
- (۱٤٠) موقع العلامـــة منيـــر الخباز/almoneer.org/المكتبـــة الصوتيـــة والمرئيـــة/ شـــهر رمضـــان المبـــارك عـــام ١٤٢/فاطمـــة ليلـــة القدر(ج٣)–بتصـــرف.
  - (١٤١) الدخان/٤.
  - (١٤٢) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٢٥ ص ٩٩.

الهُوامِش .....

(١٤٣) تفسير أطيب البيان –السيد عبد الحسين الطيب – ٢٢ / ٨٢ ذيلُ الآيــةِ ٣ مــن ســورة الجــن .

(١٤٤) مركـــز الرصـــد العقائـــدي/ alrasd.net / الأســـئلة والأجوبة/تـــراث اسلامي/ولـــولا فاطمة لمــــا خلقتكما.

(١٤٥) الملك/٦.

(١٤٦) النحل/١١.

(١٤٧) الذاريات/٥٦.

(١٤٨) الحاقة/١٤.

(١٤٩) طه/١٠٥.

(١٥٠) الانشقاق/١.

(۱۵۱) التكوير/۲.

(١٥٢) الأُسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– الصفحة ١٣٣–١٣٤.

(۱۵۳) المائدة/٣.

(١٥٤) النحل/٨٩.

(١٥٥) القدر/٤.

(١٥١) وفاة الصديقة-عبد الرزاق المقرم-ص ١٣.

(١٥٧) مجمع مصائب أهل البيت الله-الشيخ & الهنداوي-ج٤-ص٥٦-٥٨.

(١٥٨) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ -الشيخ الهنداوي-ج٤-ص٧٧-٧٤.

(١٥٩) الأنعام/ ١٠٣.

(١٦٠) شبكة الألوكة / alukah.net / أفاق الشريعة / دراسات شرعية / عقيدة وتوحيد / الألحاد (تعريف، شبهات، ردود) / البرد العلمي على من ينكر وجود الله – بتصرف.

(١٦١) جامعة هل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ / qi.ude.uba / كلية العلوم الإسلامية المحاضرات الإلكترونية هل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ / qi.ude.uba الله لا الإلكترونية محاضرات عامة العقائد محاضرات العقائد - المحاضرة ٢٣- الله لا يُرى / للسيد فاضل الحسيني الميلاني، بتصرف.

(۱۱۲) الكافي - الشيخ الكليني - ج ١ - ص١٧٠.

زَادُ الْمُبَلِّغَاتِ

- (١٦٣) زاد المبلّغات-مياســة شبع-ج١-محاضرة(اثبات وجود اللّه)-برهان النظام.
  - (١١٤) حوار ساخن عن الإلحاد- هادي المدرسي- ص ١٠١-١٠١- بتصرف.
    - (١٦٥) زاد المبلّغات-مياسة شبع-ج٣-اثبات وجود اللّه.
    - (١٦١) في رحاب العقيدة، شبكة المعارف الإسلامية، ص ١٠.
  - (١٦٧) هل تحب معرفة الله للسيد محمد الحسيني الشيرازي ص٢١–١٣.
- (١٦٨) مركز الأبحاث العقائدية/aqaed.com/الأسئلة العقائدية/رؤية الله عزوجل/رأي الشيعة في رؤية الله عزَّوَجَلَّ.
- (١٦٩) أوائــل المقــالات- الشــيخ المفيــد: قــول ١٥: القــول فــي نفــي الرؤيــة علــى الله تعالــي بالأبصــار، ص٥٧.
- (١٧٠) الإبانـــة أبـــو الحســـن الأشــعري: بـــاب فـــي إبانـــة قـــول أهـــل الحـــق والســـنّـة، ص ١٧.
  - (۱۷۱) الأنعام/ ١٠٣.
  - (١٧٢) انظر: التبيان، الشيخ الطوسي: ج ٤، تفسير آية ١٠٣ من سورة الأنعام.
    - (١٧٣) الأعراف/١٤٣.
      - (۱۷۶)م.ن.
- (١٧٥) انظر: التبيان، الشيخ الطوسي: ج ٤، تفسير آية ١٤٣ من سورة الأعراف، ص ٣٦.
- (١٧٦) انظر: قواعد المرام، ميثم البحراني: القاعدة الرابعة، الركن الثاني، البحث العاشر، ص ٧٧.
  - (١٧٧) التوحيد عند مذهب أهل البيت -علاء الحسّون-ص١٦١-١٥٧.
    - (۱۷۸) التوحيد الشيخ الصدوق باب ٢ ح ١٣ ص ٥١.
      - (۱۷۹) المصدر السابق: باب ۲- ح ۳۶- ص ۷۱.
    - (١٨٠) نهج البلاغة- الشريف الرضي: خطبة ١٨٥- ص ٣٦٠.
      - (۱۸۱) الأمالي الشيخ الصدوق ص ۷۰۸.
        - (۱۸۲) الأنعام/١٠٣.

الهَوامش ......

- (۱۸۳) طه/۱۱۰.
- (۱۸٤) الشوري/۱۱.
- (١٨٥) الكافي الشيخ الكليني ج ١ كتاب التوحيد، باب في إبطال الرؤية، ح ١ ص ٩٦.
- (١٨٦) الأُمثــل فـــي تفســيركتــاب الله المنــزل الشــيخ ناصــرمــكارم الشــيرازي ج ٤ – ص٤١٤.
  - (۱۸۷) فاطر/۱۵.
  - (١٨٨) معرفة الله-على الكوراني العاملي-ص٥٦-٤٧.
- (١٨٩) جامعــة أهــل البيـت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ / abu.edu.iq / كليــة العلــوم الإسلاميــة المحاضــرات الإلكترونيــة محاضــرات عامــة العقائــد محاضــرات العقائــد المحاضرة ٢٤ المحســوس هــو الجسـم/للســيد فاضــل الحســينى الميلانــى، بتصــرف.
- (١٩٠) كتاب هال تحاب معرفة الله للسايد محمد الحسايني الشايرازي ص٤٣. عان كتاب (التكامال في الإسلام) ج١.. للأساد أحمد أميان.
  - (١٩١) النجم/١١.
  - (۱۹۲) التوحيد-الشيخ الصدوق: ب  $\Lambda$  ح V ص V المناف
    - (١٩٣) نهج البلاغة / من الخطبة ١٧٧.
      - (١٩٤) الأنعام/١٠٣.
      - (١٩٥) الأعراف/١٤٣.
        - (١٩٦) الشوري/١١.
  - (١٩٧) التوحيد عند مذهب أهل البيت علاء الحسّون-ج ا-ص٢٤.
- (١٩٨) مركز الأبحاث العقائدية/ aqaed.com/الأسئلة العقائدية/رؤية الله عزوجل/كيفية الرؤية الله عزوجل/كيفية الرؤية القلبية-بتصرف.
- (١٩٩) الإبانـــة عـــن أصـــول الديانـــة، أبـــو الحســـن الأشــعري: بـــاب الـــكلام فـــي إثبــات رؤيـــة الله تعالـــى بالأبصـــار فــــي الآخــرة، ص ٢٦.
  - (٢٠٠) التوحيد عند مذهب أهل البيت -علاء الحسّون-ج١ -ص ١٢٩.

زَادُ الْمُبلّغَات

- (۲۰۱) القيامة/۲۱ ۲۳.
- (٢٠١) رد في الصحاح للجوهري: ٢ / ٨٣٠: "النظر: تأمّل الشيء بالعين".
- (٢٠٣) ورد في الصحاح للجوهري: ٢ / ٨٣٠: «النظر: تأمّل الشيء بالعين».
  - (۲۰۶) التوحيد الشيخ الصدوق باب ۸ ، ح ۱۹ ص ۱۱۳.
  - (٢٠٥) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٣٦ ص ٤٠٦.
  - (٢٠٦) الوافي- الفيض الكاشاني- ج١- ص٨٤-نقلًا عن (الكافي).
    - (٢٠٧) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٤٣ –ص ١٥.
      - (۱۲/۱) الحديد/۱۲.
    - (٢٠٩) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٤٣ ص ١٦.
- (٢١٠) أخبار الأُول وآثار الحول لأحمد بن يوسف الدمشقي، نقلاً عن كتاب: شرح إحقاق الحق السيد المرعشي ج ١٠ ص ١٤٤.
  - (٢١١) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٤٣ ص ٥٤.
  - (٢١٢) وفاة الصديقة الزهراء–السيد عبد الرزاق المقرم ص ١٠٣.
  - (٢١٣) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٧٤ ٧١.
    - (٢١٤) وفاة الصديقة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ عبد الرزاق المقرم- ص١٤٤.
    - (٢١٥) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ -الشيخ الهنداوي-ص٧٨-٧٩.
- (٢١٦) مقاتـــل الطالبييـــن: ٢٩، المناقـــب لابـــن المغازلـــي: ٣٤٠ ح ٣٩٠، أســـد الغابـــة: ٥ / ٥٢٠. الاســـتيعاب: ٤ / ٣٨٠، تهذيـــب التهذيـــب: ١٢ / ٤٤٠.
  - (٢١٧) سيّدة النساء فاطمة الزهراء عَلَيْهَا ٱلسَّلَامُ -علي موسى الكعبي-ج١-ص٣٥.
    - (٢١٨) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ٢٧١.
      - (٢١٩) صحيح الجامع: ٣٩٥٤.
      - (۲۲۰) كنزالعمال ۱۳:۳۷۷۲۱.
      - (۲۲۱) مستدرك الحاكم ١ : ٤٨٩ و ٣ : ١٦٥.
  - (٢٢٢) مناقب ابن شهراً شوب ٣: ٣٣٤. ومقتل الحسين عَلَيْهِ السَّكَمُ / الخوارزمي ١: ١٦.

- (۲۲۳) مستدرك الحاكم ۳: ۱۵۱.
- (٢٢٤) مقتل الحسين عَلَيْهِ أَلسَّلامُ الخوارزمي ١: ٦١. وذخائر العقبي: ١٣٠.
  - (۲۲۵) آل عمران/۳٦.
    - (٢١٦) البقرة/٢٣٣.
  - (۲۲۷) بحار الأنوار –العلامة المجلسي جV صV بحار الأنوار –العلامة المجلسي ب
    - (۲۲۸) البدع والتاريخ -المقدسي- ۵: ۱۰.
  - (۲۲۹) صحيح مسلم- ٣ ١٤١٨ | ١٠٧ كتاب الجهاد والسير.
  - (۲۳۰) صحيح مسلم- ٣ ١٤١١ | ١٠١ كتاب الجهاد والسير.
- (٢٣١) المعجم الكبير- ٢٢ –٢٢٥ | ٥٩٥ و ٥٩٦ . ومستدرك الحاكم- ١ ٤٨٨ و ٣ : ١٥٥ .
  - (۱۳۲) مجمع الزوائد ۱۰: ۳۱۲.
  - (۱۳۳) مناقب ابن شهر آشوب 7 0 ۳۳۳. وبحار الأنوار 77 0 دوبا الأنوار (۱۳۳)
- (٢٣٤) سيدة النساء فاطمة الزهراء عَلَيْهَاالسَّلَامُ -على موسى الكعبي ص٣٧-٣٨.
  - (٢٣٥) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ٤٣ ص ١٨١.
    - (٢٣٦) البقرة/٢٦١.
  - (۲۳۷) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ۱ ص ۵۱۸.
  - (۲۳۸) رواه الترمذي (۳۷۷۵) وابن ماجه (۱۲۱) وأحمد (۱۷۱۱۱).
  - (٢٣٩) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص١٧١–١٧٣.
    - (۲٤٠) الأحزاب/٦.
    - (١٤١) الأحزاب/٥٣.
    - (۲۲۲) انظر تفسير الميزان-السيد الطباطبائي- ج١١ ص١٧٧.
      - (٢٤٣) الأحزاب/٢٩–٣١.
      - (٢٤٤) الميزان-السيد الطبأطبائي- ج١١ -٣٨٠.
- (٢٤٥) مركـــز الأبحـــاث العقائدية/aqaed.com/الأســـئلة العقائدية/أمهـــات المؤمنين/معنـــى هـــذا اللقـــب وهـــل فيـــه ميـــزة تفضيـــل؟

زَادُ الْمُبَلِّغَات

- (٢٤٦) الأحزاب/٦.
- (۲٤۷) الأحزاب/۳۲.
- (٢٤٨) الأحزاب/٣٣.
- (٢٤٩) التحريم/٤.
- (۲۵۰) التحريم/٥.
- (٢٥١) مركز الأبحاث العقائدية/ aqaed.com/الأسئلة العقائدية/-عائشة بنت أبي العصمة من دخول النار.
  - (۲۵۲) التحريم/۱.
  - (٢٥٣) الأسرار الفاطمية –الشيخ محمد فاضل المسعودي– ص ١٧٦.
    - (٢٥٤) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٤٣- ص١٦.
      - (۲۵۵) طه/۸۱.
    - (٢٥٦) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٣٦- ص ١١.
    - (۲۵۷) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ۳۱ ص۸.
      - (۲۵۸) الأحزاب/ ۳۳.
    - (۲۵۹) دلائل الامامة -محمد بن جرير الطبري (الشيعي)- ص ١٠٦.
      - (۲۱۰) آل عمران/۳۱.
- (٢٦١) مركــــز الأبحـــاث العقائديـــة/ aqaed.com/الأســـئلة العقائدية/فاطمـــة الزهـــراء عَلَيْهَا السَّلَامُ علــــه وآلـــه).
  - (۲۲۲) نعشه أي: رفعه.
  - (٢٦٣) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٢- ص٣.
    - (۲۱٤) هـود/۱۱۳.
  - (٢٦٥) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ١- ص ٩٣٢.
- (٢٦٦) البحــــار– العلامــــة المجلســــي –ج٤٣– ص١٩٢، عــــن (روضـــة الواعظيــــن) للفتــــال النيســــابوري.

الهَوامِش .....

- (٢٦٧) مركز الأبحاث العقائدية /aqaed.com/ الأسئلة العقائدية /فاطمة الزهراء عَيْدِالسَّرَمُ السرفي دفنها ليلًا وإخفاء قبرها (المَيَّكَا)
  - (٢٦٨) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ الشيخ الهنداوي-ص٥١٠.
  - (٢٦٩) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلامُ -الشيخ الهنداوي-ص٧١-٧٧.
    - (۲۷۰) ديوان الشيخ صالح الكواز.
  - (۲۷۱) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج ٤ ص ٥٩ ١٠.
    - (۱۷۲) الحجرات/۱۱.
- (٢٧٣) الشيخ حسن الصفّار/saffar.org/دروس/من نور القرآن/الغيبة وآثارها على المجتمع.
- (٢٧٤) شبكة الألوكة/alukah.net/ المواقع الشخصية/ مواقع المشايخ والعلماء/ د. طالب بن عمر بن حيدرة الكثيري/ خطب منبرية –الغيبة فاكهة المجالس المحرمة (١)-بتصرف.
- (٢٧٥) الشيخ حسن الصفّار/saffar.org/دروس/من نور القرآن/ -الغيبة وآثارها على المجتمع-بتصرف.
  - (۲۷۱) منهاج الصالحين –السيد السيستاني– ج ۱– ص ۱۷.
  - (۲۷۷) جامع السعادات –محمد مهدی النراقی– ج ۱– ص۱۱۱.
  - (۲۷۸) الذنوب الكبيرة -عبد الحسين دستغيب- ج١-ص١٦٩-١٧٠-بتصرف.
    - (۲۷۹) المحجة البيضاء-المجلد ٥-صفحة ٢٥٦.
    - (٢٨٠) منهاج الصالحين -السيد السيستاني- ج ١- ص١٧.
    - (۲۸۱) صحيح مسلم. باب تحريم الغيبة، ص۱۳۹۷، حديث۲۵۸۹.
      - (۱۸۲) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ١- ص٣١٤.
        - (۲۸۳) الكافى -الشيخ الكلينى- ج ١- ص ١٣٨.
        - (٢٨٤) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج ١٤– ص ٧١.
          - (٢٨٥) الحجرات/١١.
        - (٢٨٦) مجمع البيان-الشيخ الطبرسي-ج ٩- ص ١٣٦.

- (٢٨٧) عقاب الأعمال: ٣٣٥. (باب مجمع عقوبات الأعمال)، والوسائل ٨: ١١٨. الباب ١٦٤ من أبواب أحكام العشرة، الحديث ٦.
- (٢٨٨) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الغيبة-سوال رقم ( ٧).
- (٢٨٩) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الغيبة سؤال رقم (٣).
- (۲۹۰) الأمثــل فــي تفســيركتـاب الله المنــزل -الشــيخ ناصــرمــكارم الشــيرازي- ج ۱۱-ص ۵۵۱.
  - (۲۹۱) الذنوب الكبيرة دستغيب ج١ ص١٦٤.
    - (۲۹۲) آل عمران/۳۰.
    - (۲۹۳) الكهف/23.
  - (٢٩٤) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ١٦- ص ٣٦٦.
  - (٢٩٥) بحوث أخلاقية من الأربعون حديثاً -سلسلة المعارف الإسلامية -ص١٩٨.
    - (٢٩٦) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ٢٣١٩.
      - (۲۹۷)م.ن.
      - (۲۹۸) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ۲۱- ص ۲۳۶.
        - (۱۹۹) الذنوب الكبيرة- دستغيب- ج١- ص١٦٤-١٦٥.
- (٣٠٠) الأمثــل فــي تفســيركتــاب الله المنــزل -الشــيخ ناصــرمــكارم الشــيرازي- ج ١٦-ص ٥٥١.
  - (٣٠١) غرر الحكم: ١٧٢٤، ١٦٣٢.
  - (٣٠٢) بحوث أخلاقية من الأربعون حديثاً-سلسلة المعارف الإسلامية-ص١٠٤.
    - (٣٠٣) البحار-المجلسي-ج ٧٥ -ص ١٤٩ / ١١.
    - (٣٠٤) الكافي -الشيخ الكليني- ج ٢- ص٣٥٥.
    - (٣٠٥) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٧٥ ص ١٧١.
      - (٣٠٦) غرر الحكم: ١٧١٤.

- (۳۰۷) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣١٨.
- (٣٠٨) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ٩- ص ١٩٢.
  - (٣٠٩) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٩٣ ص ١٩٣.
- (٣١٠) جامع أحاديث الشيعة -السيد البروجردي- ج ١-ص ١٨١-١٨١.
  - (٣١١) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣٢٨.
    - (۳۱۲) فصّلت/۱۱.
  - (٣١٣) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ١٣٣٠.
    - (٣١٤) بحار الأنوار-المجلسي- ج ٧٣- ص٣٦٧.
    - (٣١٥) بحار الأنوار-المجلسي-ج ٧٣- ص ٣٣٤.
  - السيد السيستاني ج ا ص ١٧. السيستاني ج ا ص ١٧.
- (٣١٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني / sistani.org / الاستفتاءات / الغيبة سوال رقم (١).
  - (٣١٨) المحجة البيضاء-الفيض الكاشاني-ج٥- ص ٢٥١.
    - (٣١٩) مستدرك الوسائل -الميرزا النوري- ج ٩- ص ١٢٦.
      - (٣٢٠) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج ٨- ص ٥٩٨.
  - (٣٢١) بحوث أخلاقية من الأربعون حديثاً-سلسلة المعارف الإسلامية-ص١٩٥.
    - (٣٢١) بحار الأنوار -العلامة المجلسي- ج ٧٢-ص ١٦٣.
    - (٣٢٣) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ٢٣٢٩.
    - (۲۲۷) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣- ص ٢٣٣٠.
      - (٣٢٥) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧١ ص ١٦١.
      - (۳۲۱) بحار الأنوار –العلامة المجلسي– ج  $\Lambda$  ص ۵۱–۵۲.
        - (۳۲۷) مناقب ابن شهر آشوب -ج ۲- ص ۹۱.
          - (۳۲۸) معالم الزلفي ص ۳۳۳ باب ۱۰۲.
          - (٣٢٩) عقاب الأعمال -الصدوق- ص ١٠.

- (٣٣٠) بيت الأحزان للشيخ عباس القمي.
- (٣٣١) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص١٠ ١١.
  - (۳۳۲) رياض المدح والرثاء ص١٨٠.
  - (٣٣٣) مجمع مصائب أهل البيت- الشيخ الهنداوي- ج٤-ص٤٥-٤١.
    - (٣٣٤) بحار الأنوار -العلامة المجلسى- ج ٩٧ ص ٧٨.
      - (٣٣٥) غرر الحكم: ١٠٠١٥، ١٠٠١٦.
    - (٣٣٦) بحار الأنوار –العلامة المجلسي ج ٩٧ ص ٧٨.
      - (٣٣٧)الويل وادِ سحيق في جهنم.
    - (٣٣٨) مستدرك الوسائل الميرزا النوري ج ١٥ ص ١٦٤.
      - (٣٣٩) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٥٦.
- (٣٤٠) تربيــة الطفــل الرؤيــة الإسلاميــة للأصــول والأســاليب مركــز المعــارف للتأليف والتحقيق ص ١٧٩.
  - (٣٤١) كتاب تربية الطفل- الرؤية الإسلامية للأصول والأساليب- ص١٧١-١٧٢.
    - (٣٤٢) وسائل الشيعة-الحرالعاملي- ج١٥٥ ١٧١.
    - (٣٤٣) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ١٦ ص ٣٧٦.
      - (٣٤٤) البحار-المجلسي-ج ١٠٤ -ص ٩٩ / ٧٤.
        - (٣٤٥) غرر الحكم: ١٠٥١٩، ١١٤٠١.
      - (٣٤٦) الدر المنضود- السيّد الكلبايكانيّ ج١، ص١٩١.
        - (٣٤٧)زاد المبلغات-مياسة شبع-ج١-ص١١١.
      - (۳٤٨) وسائل الشيعة الحر العاملي ج 11 ص 13
- (٣٤٩) المسائل المنتخبــة -الســيد السيســتاني- الأمــر بالمعــروف والنهــي عــن المنكــر- (مســائلة ١٣١).
  - (٣٥٠) صحيح مسلم- كتاب الْفَضَائِل بَابُ كَثْرَةٍ حَيَائِهِ ص حديث رقم ٤٤٠٨.
    - (٣٥١) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ٣ ص ٢٢١٣.

الهَوامِش .....

- (٣٥٢) غرر الحكم: ١٠٤١٩، ١٠٤١٠.
- (٣٥٣) عدّة الداعي ونجاح الساعي، ص٨٧.
- (٣٥٤) موقع بريد الأنباء الإلكتروني/ كتاب وآراء/ جاسم المطوع/ أسلوب ذكي لمعاقبة الأبناء، بتصرف.
  - (٣٥٥) الزمر/٧١.
  - (٣٥١) غرر الحكم: ح ١٣٢٨ و ح ١٣٢٩.
  - (٣٥٧) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج١ الصفحة ٥٨.
    - (٣٥٨) مباني تكملة المنهاج- السيد الخوئي-ج١- ص٣٤٠.
      - (٣٥٩) مكارم الأخلاق الشيخ الطبرسي -ص ٢٢٢.
      - (٣٦٠) تذكرة الفقهاء العلامة الحلى ج ٤ ص ٣٣٥.
- (٣٦١) علامـــة البلـــوغ فـــي الأنثـــى إكمـــال تســع ســنين هلاليـــة، وفـــي الذكـــر أحـــد الأمـــور الثلاثـــة؛ الأول: نبـــات الشــعر الخشـــن علـــى العانـــة، ولا اعتبـــار بالزغــب والشــعر الضعيــف. الثانـــي: خـــروج المنـــي، ســـواء خـــرج يقظـــة أو نومـــا بجمـــاع أو احـــتلام أو غيرهمــا.
- الثالث: إكمال خمس عشرة سنة هلالية على المشهور. المصدر: منهاج الصالحين السيد السيستاني ج ١ مسالة ١٠٦٩.
  - (٣١٢) صراط النجاة- جواد بن على التبريزي ج١- ص١٥.
- (٣٦٣) المنهج الجديد في تربية الطفل- نشرجمعية المعارف الإسلامية الثقافية. نقلًا عن الاستفتاءات-السيد على السيستاني-ص١٢٥-١٢١.
  - (١٦٤) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ -ص ٥١.
    - (370) الكافي-الشيخ الكليني- جV -صV7.
- (٣٦٦) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الضرب سيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الضرب سيدالسيستاني/ موقع مكتب سماحة السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الضرب سيدالسيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الضرب سيدالسيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات
- (٣٦٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/الضرب-سيؤال رقم(٧و٤).

زَادُ الْمُبَلِّغَاتِ

- (٣٦٨) فتكات/ fatakat-a.com/ تربية الأطفال/أهمية العقاب الحاسم للأطفال/١٠٢١-١
  - (٣٦٩) البحار-المجلسي-ج ١٠٤ -ص ٩٨ / ١٧.
    - (۳۷۰) الفرقان/۷۶.
  - (٣٧١) وفاة الصديقة –عبد الرزاق المقرم– ص٦١.
  - (٣٧٢) مجمع مصائب أهل البيت- الشيخ الهنداوي- ج٤-ص٤٨-٤٩.
    - (٣٧٣) ديوان ميراث المنبر- محمد سعيد المنصوري- ص٣١٣.
  - (٣٧٤) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ الشيخ الهنداوي ج٤ ص٤٠٦ ٤٠٥.
    - (٣٧٥) الكافي-الشيخ الكليني-ج ٢ -ص ٣٧٥.
- (٣٧٦) موقع النجاح/ annajah.net/أسلوب حياة/دروس الحياة/هل نستطيع العيش دون صديق؟ –بقلم سامر العلى.
- (٣٧٧) سيكولوجيا/ kenanaonline.com /التحليلات السيكلوجية/أهمية الصداقة في حياة الإنسان العصري.
  - (۳۷۸) الفرقان/ ۲۸.
  - (٣٧٩) نهج البلاغة-الخطبة ٨٦.
- - (٣٨١) رياض المسائل-الطباطبائي-ج٨ص٥٧١. صراط النجاة-السيد الخوئي-ج٣-ص٥٢٤.
    - (۳۸۲) ویکی شیعة/ wikishia.net/ البدعة.
    - (٣٨٣) وسائل الشيعة الحرالعاملي ج ١١ ص ١٧١.
      - (۳۸٤) بحار الأنوار– المجلسي–ج $^{-91}$
- (٣٨٥) البدعـــة مفهومهــا وحدودهــا مركــز الرســالة الصفحــة ٢٤، نــقلًا عــن كنــز العمــال، لــعلاء الديــن الهنــدي ١١: ١٨٤ / ٢١٦٤٤.
  - (۳۸۱) مستدرك سفينة البحار الشاهرودي ج ۱۰ ص٤٧٥.
    - (٣٨٧) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ١٥ ص ١٣١.
      - (٣٨٨) غرر الحكم: ١٠٦٠١.

الهَوامِش .....

- (٣٨٩) بحار الأنوار–المجلسي– ج٧١– ص١٩١.
  - (٣٩٠) الضرقان/٢٨–٢٩.
- (۳۹۱) بحار الأنوار-المجلسي- ج۷۱- ص۱۹۸.
- (۳۹۲) بحار الأنوار-المجلسي-ج ۷۱- ص ۱۷۸.
  - (۳۹۳) آل عمران/۱۲۰.
- (٣٩٤) المحجة البيضاء-الفيض الكاشاني- ج٣- ص٣٩٤.
- (٣٩٥) مصباح الشريعة المنسوب للإمام الصادق عَلَيْهِ السَّلَامُ ص٣١.
  - (٣٩٦) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧٥-ص٢٦٩.
    - (٣٩٧) غرر الحكم: ص٤٣٣.
      - (۳۹۸) الأنعام/٦٨.
  - (٣٩٩) ميزان الحكمة الريشهري ج ٤ ص ٢٨٣٩.
- (٤٠٠) راجع المحاضرة بعنوان الحرية بين الانضباط والانفلات، من كتاب زاد المبلغات ج1.
  - (٤٠١) بحار الأنوار–المجلسي– ج٧١– ص١٩٧.
  - (٤٠٢) بحار الأنوار–المجلسي– ج٧١– ص١٩٥.
  - (٤٠٣) الأخلاق في القرآن-آية الله مكارم الشيرازي- ج١- ص١٤١-بتصرف.
    - (٤٠٤) غرر الحكم: ح ٥٧٠١.
    - (٤٠٥) نهج البلاغة: الحكمة ١٥٩.
    - (٤٠٦) بحار الأنوار-المجلسي- ج٧١- ص ١٨١.
    - (٤٠٧) آية الوصايا العشر-الشيخ أكرم بركات- ص١٠٥ بتصرف.
      - (٤٠٨) أمالي الطوسي- ح ٦ ١٠٩.
        - (٤٠٩) نهج البلاغة: ٤٩٤.
    - (٤١٠) موسوعة أحاديث أهل البيت ع -هادي النجفى  $\tau$  ص-٤.
      - (٤١١) ميزان الحكمة-الريشهري-ج ١-ص١٥٨٩.

. زَادُ الْمُبَلِّغَات

- (٤١٢) غرر الحكم: ١٩٠٤، ٢٠٧٨.
  - (١١٤) غرر الحكم: ١١٤١.
- (٤١٤) غرر الحكم: ٥٨٣٧ ١٤٨٥.
- (٤١٥) البحار-المجلسي-ج ٧٤ -ص١٩١ / ٥.
  - (٤١٦) غرر الحكم: ١٠١٥٧.
- (٤١٧) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ -ص ٤٧.
  - (١١٨) البحار-المجلسي-ج ٧٤ -ص ١٧٩ / ٢٢.
    - .۱۸۰ بحار الأنوار-المجلسي- جV- ص
  - (٤٢٠) ميزان الحكمة الريشهري ج ٢ ص ١٥٩٠.
    - (251) ميزان الحكمة-الريشهري- ج ٢ ص١١٠٣.
- (٤٢٢) آية الوصايا العشر- الشيخ أكرم بركات ص١٠١- بتصرف.
  - (٤٢٣) بحار الأنوار المجلسى ج ٧٣ ص١٦٩.
    - (٤١٤) غرر الحكم: ١١١٤، ١٧٤١.
  - (٤٢٥) البحار-المجلسي-ج ٧٨ -ص ٢٣٩ / ٤.
- (257) الدكت ورجاسه المطوع/drjasem.com/ مقالات/ كيف نجع ل المراهقة صداقة (V) أفكار في التعامل مع الصديق المتسلط.
  - (٤٢٧) الزخرف/٧٨.
  - (٨١٨) مصادقة الإخوان -الشيخ الصدوق-ج١-ص٨١.
  - (٤٢٩) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧١ ص ١٨٢.
  - (٤٣٠) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج V ص V ص V
    - (٤٣١) الكافى الشيخ الكليني ج ١ ص ١١.
    - (٤٣٢) الأنوار البهية الشيخ عباس القمي ص ١٦١.
  - (٤٣٣) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ١٥ ص ١٦١.
  - (٤٣٤) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص٥٨٦.

الهَوامش .....

- (٤٣٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٤٠١.
- (٤٣٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ۱ ص ٤٠٢.
  - (٤٣٧) غرر الحكم: ١٦٦٥ ١٦٦٩.
  - (٤٣٨) غرر الحكم: ١٧٤، ١٦٦٩.
    - (٤٣٩) غرر الحكم: ٤٦.
- (٤٤٠) ميراث المنبر. حياة الإمام موسى بن جعفر للقرشي.
- (٤٤١) مجمع مصائب أهل البيت الله-الشيخ الهنداوي-ج2-0-3-4.
  - (٤٤٢) الأنوار القدسية ديوان الشيخ محمد حسين الاصفهاني.
- (٤٤٣) مجمع مصائب أهل البيت عَلَيْهِ وَالسَّلَامُ الشيخ الهنداوي ٥٠ ٥١.
  - (٤٤٤) غرر الحكم: ٥٤٤٩.
    - (٤٤٥) الشمس/٩.
      - (٤٤٦) الأعلى/١٤.
  - (٤٤٧) لسان العرب-ابن منظور -ج٣ -ص٣٦.
- (٤٤٨) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّة/ زكاة العلم.
  - (٤٤٩) كتاب لؤلؤة العفاف محمود أكبري ص٩.
  - (٤٥٠) مستدرك الوسائل-حسين النوري- ج١١-ص١٦٣.
    - (٤٥١) النور/٣٣.
    - (٤٥٢) النور/ ٦٠.
    - (٤٥٣) ميزان الحكمة –الريشهري –ج٣ –ص٢٠٠٩.
      - (٤٥٤) غرر الحكم: ٧٣٠١.
  - (٤٥٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ الصفحة ١١٥١.
    - (۵۱) م.ن.
    - (٤٥٧) التوبة/١٠٣.
- (٤٥٨) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّة/ زكاة العلم.

زَادُ الْمُبَلِّغَاتِ

- (٤٥٩) غرر الحكم: ٨٧٦.
- (٤٦٠) مضمونه مروي عن الإمام الصادق عَلَيْءالسَّلَامُ. المصدر: بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ١٧ الصفحة ١٥.
  - (٤٦١) جامع أحاديث الشيعة السيد البروجردي ج ٢٠ ص ٢٧٩.
    - (٤٦٢) مستدرك الوسائل المحدّث النوري ج٧ ١٨٨.
      - (٤٦٣) البحار-المجلسي-ج ٩١ -ص ١٤ / ٢٧.
  - (٤١٤) الشيخ حسن الصفار/saffar.org/ خطب الجمعة النصيّة/ زكاة العلم.
    - (٤٦٥) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ١١٥١.
    - (٤١٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ١١٤٨.
    - (٤٦٧) من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق ج ٣ ص ٣٩٠.
    - (٤٦٨) وسائل الشيعة (آل البيت) الحر العاملي ج ٢٠ ص٥٠.
      - (٤٦٩) نزهة الناظرو تنبيه الخاطر- حسين الحلوان- ص١٤٥.
        - (٤٧٠) الأعراف/٣٢.
        - (٤٧١) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج  $\Lambda$  ص  $\Lambda$
      - الجامع الصغير جلال الدين السيوطي ج ا ص $1 \times 1$
- (ك٧٣) ننصـــح بمراجعـــة المحاضــرة المعنونــة (أهـــداف الحجـــاب) فــــي كتـــاب (زاد المبلغـــات) –مياســــة شــــبع ج١ ص٧٨.
  - (٤٧٤) الحجاب مركز المعارف للتأليف والتحقيق ص ٥٤.
    - (۵۷۵) الأعراف/٢٦.
    - (٤٧٦) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ۱ ص ٤١٦.
      - (٤٧٧) غرر الحكم: ٤٧٤٨ .
    - (٤٧٨) ميزان الحكمة محمد الريشهري ج ١ ص ٤١٦.
      - (٤٧٩)م.ن.
      - (۲۸۰)م.ن.

الهَوامش ......

- (٤٨١)م.ن.
- (٤٨٢) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٨٤ ص١٥٩.
- (٤٨٣) موقع الســـراج/ alseraj.net /المحاضـــرات/ الجميلـــة والمليحـــة للشـــيخ حبيـــب الكاظمـــى.
  - (٤٨٤) بحار الأنوار-المجلسي ج ١٠٠ ص ١٤٥.
- (٤٨٥) النجاح/ annajah.net / أسلوب حياة / الجمال والعناية الشخصية / هوس عمليات التجميل.
- (٤٨٦) النجاح/ annajah.net/ اسلوب حياة/الجمال والعناية الشخصية/العناية بالبشرة لماذا تضع النساء المكياج؟ رأي العلم في هوس المكياج- بتصرف.
- (٤٨٧) النجاح/ annajah.net/ أسلوب حياة/الجمال والعناية الشخصية/هوس عمليات التجميل بتصرف.
- (٤٨٨) تجميلي / tajmeeli.com /ما هي أضرار ومخاطر عمليات التجميل وكيف تتجنبها بقلم Dr. Ghofran Habeeb
  - (٤٨٩) الكافي الشيخ الكليني ج ٥ ص ٥٠٨.
    - (٤٩٠) النور/٣١.
- (٤٩١) المجيب/ almojib.com/ جامعــة النجــف الحوزويــة الإلكترونيــة النســوية حســب رأي الســيد السيســتاني مــا حكــم توريــد الشــفه ونفخهــا.
  - (٤٩٢) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/ الاستفتاءات/ العدسات اللاصقة.
  - (٤٩٣) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/ الوشم-سؤال رقم (٨).
    - (٤٩٤) إذا لا يمكنها إزالته فوجب عليها الجمع بين الوضوء أو الغُسل والتيمّم.
- (٤٩۵) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/ الصلاة/ مكياح المرأة-سؤال رقم (١٣).
- (٤٩٦) موقع مكتب سـماحة السـيد السيسـتاني/ sistani.org/الاسـتفتاءات/ الـصلاة/ مكيــاج المـــرأة – ســـؤال رقـــم (٩).
- (٤٩٧) موقع مكتب سماحة السيد السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/ الصلاة/ مكياج المرأة سؤال رقم (١٢).

زَادُ الْمُبَلِّغَات

- (٤٩٨) من لا يحضره الفقيه الشيخ الصدوق ج ١ ص٥٨.
  - (٤٩٩) الواقعة/٧٩.
- (۵۰۰) موقع مكتب سماحة السيستاني/ sistani.org/الاستفتاءات/ عمليات التجميل سؤال رقم (۵).
  - (٥٠١) م. ن- سـؤال رقـم (٥).
- (۵۰۲) النجاح/ annajah.net/ أسلوب حياة/الجمال والعناية الشخصية/هوس عمليات التجميل- بتصرف.
  - (٥٠٣) الأحزاب/٣٣.
  - (٥٠٤) الحجرات/١٣.
  - (٥٠٥) الهجوم على بيت فاطمة- عبد الزهراء مهدي ص١٢٤.
  - (٥٠٦) القصيدة للشاعر السيد محمد بن السيد مهدي القزويني.
    - (٥٠٧) للشاعر عبدالله مراد الكربلائي.
- (۵۰۸) شعراء أهل البيات/ الموسوعة الشعرية/حسب الدول الحالية/شعراء العراق/أبورضا السماوي.
  - (٥٠٩) عيون الحكم و المواعظ: ٩٦.
  - (۵۱۰) تفسير الميزان -السيد الطباطبائي- ج ۹ ص ١١٣.
- (۵۱۱) النجاح/ annajah.net / الأسرة والمجتمع/ العلاقات الزوجية/ الطلاق/ الخيانة: أنواعها، وآثارها، وكيف نتجاوزهذه التجرية القاسية -بتصرف.
  - (۵۱۲) النساء/۲۱.
  - (۵۱۳) من وحى القرآن-سيد ﷺ فضل الله- ج٧ -ص١٦٧.
    - (۵۱٤) النساء/۳٤.
- (۵۱۵) الأمثــل فـــي تفســيركتــاب الله المنــزل الشــيخ ناصــرمــكارم الشــيرازي ج ٣ الصفحــة ٢١٩-بتصــرف.
  - (٥١٦) الكافى -الشيخ الكلينى- ج ٥ -ص٣٢٧.
    - (۵۱۷)م.ن.

الهَوامِش .....

- (۵۱۸)م.ن.
- (۵۱۹)الكافي- الكليني- ج٧-ص٤٠٧.
- (٥٢٠) نهج البلاغة، (تحقيق الصّالح). ص ٣٦٦.
  - (٥٢١) مكارم الأخلاق / -الطبرسي-ص٢٠١.
- (٥٢٢) وسائل الشيعة (الإسلامية) -الحرالعاملي- ج ١٤ ص ١١٧.
  - (٥٢٣) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٧٣ ص ٣٢٩.
    - (۵۲٤) پوسف/ ۵۱–۵۲.
    - (٥٢٥) وسائل الشيعة –الحر العاملي– ج ٢١ ص ٥٤٣.
      - (٥٢٦) عوالي اللآلي– ج ٢ –ص ١٤٢ –رقم ٣٩٦ .
        - (٥٢٧) الإسراء/٣٢.
          - (۵۲۸) النساء/۳.
- (٥٢٩) منهاج الصالحين-السيد السيستاني- ج٣-كتاب النكاح- مسألة٣٣٣.
  - (۵۳۰) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ٣ ص١٤١٦.
- (۵۳۱) موقع بينات/ bayynat.org.lb/ أرشيف السيد / حوارات تربوية / أرشيف السيد حوارات تربوية / أرشيف السيد حوارات تربوية النوجيّة النّوجيّة النّوجيّة والشّرف والتعدّديّة .
  - (٥٣٢) من لا يحضره الفقيه -الشيخ الصدوق- ج ٣ ص ٤٤٤.
    - (۵۳۳)النساء/۳٤.
- (۵۳۶) مجلـــة الزهـــراء عَلَيْهَا السَّلَامُ / darolzahra.com / العـــدد ۱٤٠/ ترويـــح القـــراء / ســـلوني قبـــل أن تفقدونــــي.
- (۵۳۵) مجلـــة النهـــار الإلكترونيـــة/ annaharkw.com/ ١١ أكتوبـــر ٢٠٠٨ رقـــم العـــدد: ١٤٠١ الخيانــة الزوجيـــة أســـبابها، ومبرراتهـــا.
  - (٥٣٦) الإسراء/٢٢.
  - (۵۳۷) تفسير الأمثل-ناصر مكارم الشيرازي-ج۸ -ص١٤٤.
    - (٥٣٨) البطش: التناول بشدة عند الصولة.

زَادُ الْمُبَلِّغَاتِ

- (٥٣٩) جامع أحاديث الشيعة –السيد البروجردي– ج ٢٠ ص ١٧٩.
  - (٥٤٠) صحيح البخاري-١٦١٢.
    - (٥٤١) الإسراء/٣٦.
    - (۵۲۲) النور/۳۰–۳۱.
- - (٤٤٤) النور/٣١.
  - (٥٤٥) فصلت/٢١.
  - (٥٤٦) المؤمنون/٥.
  - (٥٤٧) ويكي شيعة -الموسوعة الإلكترونية لمدرسة أهل البيت عَلَيْهِمْ السَّلَامُ.
    - (٥٤٨) بحار الأنوار العلامة المجلسي ج ٧٦ ص ١٨٧.
      - (٥٤٩) وسائل الشيعة -الحرالعاملي- ج ١٩ ص ٨١.
- (۵۵۰) النجاح/ annajah.net / الأسرة والمجتمع/ العلاقات الزوجية/ الطلاق/ الخيانة: أنواعها، وآثارها، وكيف نتجاوز هذه التجربة القاسية –بتصرف.
  - (٥٥١) جامع أحاديث الشيعة –السيد البروجردي– ج ٦٥ ص ٢٢٢.
    - (۵۵۲) الكافى -الشيخ الكلينى- ج ۵ ص١٣٣.
    - (٥٥٣) الكافى -الشيخ الكلينى- ج ٥ ص ٥٤٣.
      - (۵۵٤)م.ن.
    - (٥٥٥) وسائل الشيعة -الحرالعاملي- ج ١١ ص ١٧٣.
    - (٥٥١) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ١ -ص ١١١٤.
      - (٥٥٧) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج٧١ ص٦١.
    - (۵۵۸) بحار الأنوار –العلامة المجلسى– ج ٧٣ ص ٣٦٦.
    - (۵۵۹) ميزان الحكمة -محمد الريشهري- ج ۱ ص ٥٣٦.
      - (٥٦٠) تاريخ الطبري-الطبري- ج ٤- ص ٤٩٥.

- (٥٦١) الفخرى- ابن الطقطقى ص ١٢١.
- (٥٦٢) أسد الغابة- ابن الأثيرج ٤- ص ٣٤٧.
- (٥٦٣) اختيار معرفة الرجال: ص ١٢٧ الرقم ٢٠٢.
- (١٤٤) العوالم، الإمام الحسين (ع) الشيخ عبد الله البحراني ص ١٤٩.
  - (٥٦٥) بحار الأنوار العلامة المجلسى ج ٤٥ ص٣٤٣.
    - (٥٦١) أسد الغابة-ابن الأثير-ج ٤-ص٣٤٧.
    - (٥٦٧) الكامل في التاريخ -ابن الأثير- ج ٤- ص ١٧٥.
- (۵۱۸)درر العــــراق/dorar-aliraq.net/ منتـــدى الشـــعر الشـــعبي/قصيدة فــــي ذكــــرى أستشـــهاد المختـــاربـــن الثقفـــي (رضـــوان اللّه عليـــه)





مركز الإرشاد الأسري/ النجف الأشرف

